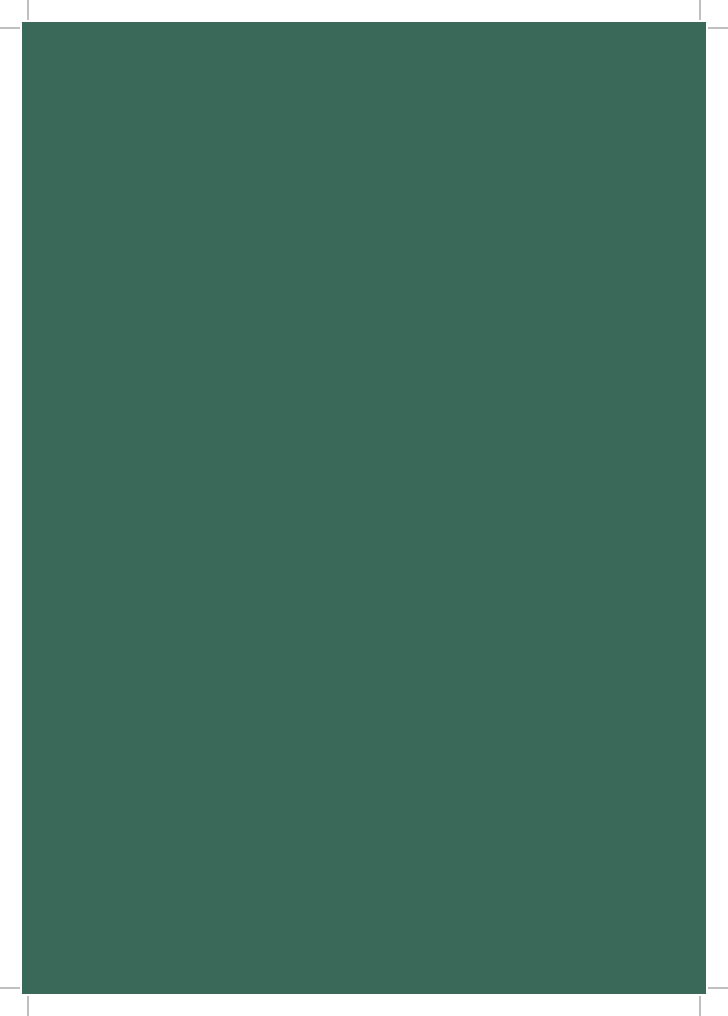


חזרת מלכות בית דוד ושלימות משפטי התורה (א)
DEFINING THE IDENTITY OF MASHIACH (1)

# DVAR MALCHUS

RAMBAM'S CONCEPTION OF MASHIACH
AS ILLUMINATED BY THE REBBE'S TEACHINGS



# DVAR MALCHUS | דבר מלכות סימן א

LIKKUTEI SICHOS, VOLUME 18, P. 271FF.

Adapted from sichos delivered on 12 Tammuz, Motzaei Shabbos Parshas Balak, and Motzaei Shabbos Parshas Pinchas, 5738 [1978]

#### Introduction

uring one of his visits to the city of Vitebsk, the Jews of the city approached the Alter Rebbe with a heartfelt question, "Rebbe, when will *Mashiach* come?"

The Alter Rebbe answered, "The *Mashiach* that the world at large wants will never come. The true *Mashiach*, no one wants. If so, how can he come?!"

G-d certainly wants to bring *Mashiach*, as our Sages said,<sup>2</sup> "The world was created solely for *Mashiach*," since *Mashiach* will enable the world to reach the purpose for which G-d initially created it – to be His dwelling, a place where His presence is manifest. But He wants this dwelling to be fashioned by man. Our mission and responsibility is to create a setting for *Mashiach* to come by transforming the world into a G-dly place.

For this reason, it is necessary to understand what is meant by "the true *Mashiach*," i.e., what is the nature of the redemption G-d desires to bring about and what are the characteristics of the leader who will initiate it.

The Rebbe wanted these ideas to be in the forefront of the consciousness of the Jewish people. Shortly after calling on the Jewish people to do everything they can to bring *Mashiach* in the classic *sichah* of 28 Nissan, 5751 (1991), the Rebbe explained what the initial step and most "direct path" to accomplish that purpose must be – to study "the subject of *Mashiach* and the Ultimate Redemption,... and in particular, the development of these topics in the *maamarim* and the *Likkutei Sichos* of the *Nasi* of our generation." By gaining awareness of the nature of *Mashiach*'s leadership and the changes he will bring about within the world, we can create a setting that readies the world for his coming.

In that context, the *sichah* that follows is of fundamental relevance for, in it, the Rebbe focuses on the point raised at the outset: What are the qualities that will characterize the Redemption and the *Mashiach* that *Hashem* wants to bring?

In his analysis, the Rebbe turns first and foremost to the writings of the *Rambam* because of all the Torah authorities who have spoken about *Mashiach*, the single *halachic* source that focuses on the subject in an inclusive and systematic manner is *Rambam's Mishneh Torah*.

While G-d's will is expressed in the Torah as a whole, it is specifically the realm of *halachah* that defines the practical application of His will, teaching us how He desires that we conduct ourselves. Our Sages teach<sup>4</sup> that "these and these are the word of G-d" and thus there is a possibility for there to be divergent theoretical views that are all valid Torah perspectives. Nevertheless, it is *halachah* that constitutes the crystallization of G-d's will – what He wants us to do and how He wants us to live.

<sup>1.</sup> Migdal Oz (Mondshine), p. 170.

<sup>3.</sup> Sichas Shabbos Parshas Tazria-Metzora, 5751.

How is *halachah* developed? A seemingly straightforward statement of the *Mishnah* is questioned, debated, and analyzed until a new, deeper, and more specific understanding is developed. This was the pattern followed by the Sages of the *Gemara* and a similar pattern was followed by Rabbis in later generations. The later authorities would analyze a parent text, going back to its sources, present dissenting opinions, and apply the principles thus discerned to a particular circumstance which the original text had not touched upon.

The Rebbe follows that pattern in this *sichah*, analyzing a seemingly straightforward passage in *Rambam's Mishneh Torah* carefully, raising core questions that prevent us from accepting *Rambam's* words at face value. By emphasizing that *Rambam* is stating a *halachah* – not just offering a theoretical exposition – and analyzing it as one would a passage of *halachah*, the Rebbe creates a fertile intellectual setting. As a result, a deeper understanding of that passage springs up from *Rambam's* words on its own, as it were.

That understanding not only provides a basis for the intellectual comprehension of the nature of *Mashiach*, it teaches us what to do – how to conduct ourselves in a manner that prepares the world for *Mashiach's* coming and hastens the advent of the time when it will become an actual reality.

# Defining the Identity of Mashiach

### **Dual Prophecies**

1. Early in his discussion of the subject of *Mashiach* in the conclusion of *Hilchos Melachim* in his *Mishneh Torah*, *Rambam* writes:<sup>1</sup>

Whoever does not believe in him, or does not await his coming, denies not only [the statements of] the other prophets, but also [those of] the Torah and of Moshe, our teacher, for the Torah attests to his [coming], stating,<sup>2</sup> "And G-d your L-rd will bring back your [exiled] captivity."

Not content with a single prooftext, Rambam continues:

There is also a reference [to *Mashiach*] in the passage [concerning] Bilaam. There, he prophesied about the two anointed [kings]: the first anointed [king], David, who saved Israel from her oppressors, and the ultimate anointed [king] who will arise from among his descendants and save Israel (at the End [of Days]).<sup>3</sup> That passage states:<sup>4</sup>

"I see him, but not now" – this refers to David; "I perceive him, but not in the near [future]" – this refers to the anointed king (melech haMashiach).

"A star shall go forth from Yaakov" – this refers to David; "and a staff shall rise up from Yisrael" – this

א. כתב הרמב"ם בסוף הלכות מָלַכִים": "וְכַל מִי שֵׁאֵינוֹ מַאַמִין בּוֹ (בַּמַשִּׁיחַ) אוֹ מִי שֵׁאֵינוֹ מַחַכָּה לביאתו לא בשאר נביאים בלבד הוא כופר אַלַא בַּתוֹרָה ובִמשה ַרַבָּנוּ שָהַרֵי הַתּוֹרָה הַעִידָה עַלַיו שׁנַאַמַר וִשַׁב ה' אֵלֹקֵיךְ אָת שבותך כו". ולאַחַרִי זָה מַמִשִּׁיך: "אף בפרשת בלעם נאמר ושם נָבַּא בִּשְׁנֵי הַמְשִׁיחִים. בַּמְשִׁיחַ הַרָאשוֹן שָׁהוֹא דַוָד שָׁהוֹשִׁיעַ אָת יִשְרָאֵל מִיַד צַרֵיהֶם וּבַּמַשִּיחַ הַאַחַרוֹן שַׁעוֹמֵד מִבַּנִיו שֵׁמוֹשִׁיעַ אָת ישָרָאֵל [בַּאַחַרוֹנַה']. וְשָׁם הוא אומר אֶרְאֶנוּ וְלֹא עַתָּה זה דוד אשורנו ולא קרוב זה מֵלֶך הַמַּשִׁיחַ. דַרַך כּוֹכָב מִיַעַקב זָה דַוִד. וִקָם שַׁבֵט מִיִשִׂרָאֵל זָה

the Constantinople edition of 5269 [1509], the Venice edition of 5284 [1524], the Bragadin edition of 5310 [1550], and the Giustiniani edition of 5311 [1551]), this phrase actually reads "and save Israel from the hands of Esav's descendants."

The full, uncensored version of this chapter (ch.11) that is based on hand-written manuscripts and early editions together with a preface and

<sup>1.</sup> Mishneh Torah, Hilchos Melachim 11:1.

<sup>2.</sup> Devarim 30:3.

<sup>3.</sup> This phrase is set off by parentheses because – although it is included in the standard printed text of the *Mishneh Torah* – in the hand-written manuscripts and uncensored editions of the *Mishneh Torah* (the Rome edition of 5240 [1480], the Soncino edition of 5250 [1490],

a comparison of different versions was printed in the *Pardes* edition of the *Mishneh Torah* (Jerusalem, 1958.) That edition also includes copies of several hand-written manuscripts of this chapter. Throughout this *sichah* and in the footnotes, we have cited primarily the differences that are germane to the subject under discussion.

<sup>4.</sup> Bamidbar 24:17-18.

refers to the King Mashiach.5

"He shall crush Moab's princes" – This refers to David, (as it is written,<sup>6</sup> "He struck down Moab and measured them with a cord"); "he shall break down all of Seth's descendants" – This refers to the King *Mashiach*, (about whom it is written,<sup>7</sup> "He will rule from sea to sea").

"Edom will become an inheritance" – This refers to David,<sup>8</sup> (as it is written,<sup>9</sup> "Edom<sup>10</sup> became the servants of David<sup>11</sup>"); "his enemy, Seir, will become Israel's inheritance"<sup>12</sup> – This refers to the King *Mashiach*, (as it is written,<sup>13</sup> "Liberators will ascend Mount Zion to judge the mountain of Esau..."<sup>14</sup>).

This extensive exegesis of the Torah's prophecies is totally out of character for the *Mishneh Torah*. As *Rambam* explains towards the end of his introduction to that text, he structured it as a work of *halachah*, Jewish law. For this reason, he generally refrains from quoting

הַמֶּלֶךְ" הַמָּלִשִיחַ. וּמְחַץ פַּאֲתֵי מוֹאָב זָה דָוִד. וְכֵן הוּא אוֹמֵר' וַיַּךְ אֶת מוֹאָב וַיְמַדְּדֵם בַּחָבֶל. וְקַרְקַר כָּל בּוֹ וּמְשְׁלוֹ מָיֶם עַד יָם. וְהָיָה אֱדוֹם בּוֹ וּמְשְׁלוֹ מִיֶם עַד יָם. וְהָיָה אֱדוֹם יְרֵשָׁה זֶה דָוִד". שָׁנָאֲמַר" וַתְּהִי אֱדוֹם' לְדָוִד לַעֲבָדִים" וגו'". וְהָיָה יְרֵשָׁה שֵׁעִיר אוֹיְבָיוֹ" זָה הַמֶּלֶךְ הַמְּשִׁיחַ שָׁנָּאֲמַר" וְעָלוּ מוֹשִׁיעִים בְּמָלִים מִשְׁיִנִים

וְהַנֵּה סֵפֶּר הַיָּד הֲרֵי הוּא סֵפֶּר הֲלְכוֹת - כְּדִבְרֵי הָרַמְבַּ״ם בְּהַקְדָּמָתוֹ בְּסוֹפָה - (וְלֹא שֶׁל דרשות על פּסוּקי התורה וכיוצא דרשות על פּסוּקי

- 5. The addition of the word "the" (as in "the King Mashiach") is based on the early editions and some of the hand-written manuscripts cited in footnote 3,\* which in the first clause refer to Mashiach as Melech HaMashiach and in the latter three clauses refer to him as HaMelech HaMashiach. The difference in wording can be explained as follows: The first clause - which introduces Mashiach - refers to him as the anointed king. Since the first clause already established the existence of Mashiach, the latter three clauses referred to him as "the King Mashiach," using a definitive article.
  - \* The standard printed texts do not use the definitive article in the second clause, only in the final two. Several hand-written manuscripts of the *Mishneh Torah* (Oxford 591, Stockholm, as cited above) do not use the definitive article at all. Conversely, the Oxford 568 and 610 hand-written

- manuscripts use it in all four clauses.
- 6. II Shmuel 8:2.
- 7. Zechariah 9:10.
- 8. The majority of hand-written manuscripts and early editions mentioned in footnote 3 use a slightly different version.
- 9. Cf. II Shmuel 8:6.
- 10. II Shmuel 8:6 refers to Aram, not Edom. However, II Shmuel 8:14 states, "All of Edom became servants to David." Similar wording is found in I Divrei HaYomim 18:13. From the wording of the Stockholm manuscript of the Mishneh Torah, it appears that the reference is to II Shmuel 8:14.
- 11. The standard printed texts of the *Mishneh Torah* include the Hebrew abbreviation מיי, which implies that one should refer to the continuation of the verse. That would be appropriate if the reference was to *II Shmuel* 8:6. since the continuation of that

- verse ("carriers of gifts") is relevant here. However, most of the manuscript copies do not contain this abbreviation. This could be seen as an indication that the reference is to II Shmuel 8:14, because the continuation of that verse is not relevant.
- **12.** With regard to the translation of the verse, see *Sifsei Chachamim*.

The standard printed texts of the Mishneh Torah only spell out part of the phrase and include the Hebrew abbreviation אין which alludes to the continuation of the phrase. However, the hand-written manuscripts and early editions mentioned in footnote 3 spell out the entire phrase, as in the main text.

- 13. Ovadiah 1:21.
- 14. This latter phrase is included in most of the hand-written manuscripts mentioned above. The Oxford 610 manuscript also contains an allusion to the continuation of the verse, "and sovereignty will be G-d's."

interpretations of passages from the Torah and the like. Seemingly, to bring support for the law that "whoever does not believe in [Mashiach]... denies the Torah and Moshe our teacher," it would have been sufficient to state, "There is also a reference [to Mashiach] in the passage [concerning] Bilaam. 15 There, he prophesied about the ultimate anointed [king] who will arise from among [David's] descendants and save Israel (at the End [of Days])." Why did Rambam find it necessary to expound upon that passage at length and to describe both anointed kings, David and Mashiach, explaining in detail how the various component phrases of the prophecy allude to each of them? From the context, we would have known that it is referring to a prophecy that speaks of "what this nation will do to your nation at the End of Days."16

Even if *Rambam's* intent was to point out which verses explicitly refer to *Mashiach*, it would have been sufficient to cite merely the beginning and the end of the prophecy, "I see him, but not now.... his enemy, Seir, will become Israel's inheritance." <sup>17</sup>

בָּנָה), וְצָרִיּהְ לְהָבִין: כְּדֵי לְהוֹכִיחַ אָת הַהֲלָכָה שֶׁ״כָּל מִי שֶׁאֵינוֹ מַאֲמִין בּוֹ כוֹ״ הוּא פּוֹפֵר ״בַּתוֹרָה וּבְמֹשֶׁה רַבֵּנו״, הָיָה מַסְפִּיק אִלּוּ הָיָה כּוֹתֵב רַבְּנו״, הָיָה מַסְפִּיק אִלּוּ הָיָה כּוֹתֵב נָבְּא בַּמְשִׁיחַ (הָאַחֲרוֹן שֶׁעוֹמֵד מִבָּנִיו) שְׁמוֹשִׁיעַ אָת יִשְׂרָאֵל [בָּאַחֲרוֹנָה]״ הַּנְבוֹּאָה שֶׁהַתְחָלֶתֶם הִיא ״. אֲשֶׁר רַבְּנִים״יּי - וְלָמָה לוֹ לְהַאֲרִיְרְ בִּפְּסוֹקֵי הַנְּמֶים״יֹ - וְלָמָה לוֹ לְהַאֲרִיךְ בִּפְּרָטֵי הַרְאִיוֹת שֶׁבָּכְתוֹבִים אֵלוּ מְדְבָּרָטִי אוֹדוֹת ״שְׁנֵי הַמְשִׁיחִים״ וְעַל מִי מרמז כּל חלק מהכתוּב וכו׳?

אֲפָלוּ אָם הַכַּנָנָה הִיא לְפָּרֵשׁ בְּהֶדְיָא בְּאֵיזָה פְּסוּקִים מַיְרִי, הֲרֵי הָיָה מַסְפִּיק אָם הָיָה מֵבִיא רַק (אֶת הַהַתְחָלָה וְהַסִּיוּם) - שָׁזֶּה נָאֱמֵר בַּפְּסוּקִים ״אֶרְאָנוּ וְלֹא עַתָּה וגו׳ וְהָיָה יַרָשַׁה שֵׁעִיר אוֹיָבִיו גו׳״״.

#### The Parallel between David and Mashiach

2. This difficulty can be resolved on the basis of another question: Why not merely state, "The Torah attests to his [coming], stating,<sup>2</sup> 'And G-d your L-rd will bring back your [exiled] captivity." That verse serves as support for the essential concept that the Jews will be redeemed at the End of Days. What does the mention of Bilaam's prophecy add?

To answer: It is apparent – and understood from the simple meaning of the wording *Rambam* uses

ב. מְזֶּה שֶׁהָרַמְבַּ״ם מוֹסִיף אֶת הָרְאָיָה ״אַף בְּפָּרָשַׁת בִּלְעָם נֶאֲמַר״, אַף עַל פִּי שֶׁכְּבָר הַבִּיא לִפְנֵי זֶה רְאָיָה עַל עֶצֶם הָעִנְיָן ״שֶׁהֲרֵי הַתּוֹרָה הֵעִידָה עָלִיו שֶׁנָּאֲמַר וְשָׁב ה׳ אֱלֹקֶיךְ אֶת שְׁבוּתְךְּ״, מַשְׁמַע (וְכַמּוּבָן מִפָּשְׁטוּת לְשׁוֹנוֹ) שֶׁהַכְּתוּבִים מִפָּרָשַׁת בִּלְעָם מביא הרמבּ״ם בּעקר לֹא (רק)

<sup>15.</sup> This question in the main text is reinforced by the fact that when discussing our obligation to believe in *Mashiach* in his *Commentary on the Mishnah* (Introduction to ch. 10 of *Sanhedrin, the twelfth principle*), *Rambam* merely states, "Whoever doubts [the coming of *Mashiach*] ... denies the Torah, for the Torah has clearly attested to his arrival

in the passage concerning Bilaam and in the passage beginning Atem Nitzavim." A similar understanding is reflected in Rav Kapach's translation of that source. Since, generally, Rambam is far more concise in his mention of a concept in the Mishneh Torah than in his Commentary on the Mishnah, the fact that here he elaborates calls for explanation.

<sup>16.</sup> Bamidbar 24:14.

<sup>17.</sup> See Rav Kapach's edition of *Rambam's Iggeres Teiman*, ch. 3, close to the end, which states, "as G-d promised us in the Torah, saying, "I see him, but not now; I perceive him, but not in the near [future]... Edom will become an inheritance."

- that by citing the verses from Bilaam's prophecy, he is bringing support not only for the fundamental concept that *Mashiach* will come and the Jews will be redeemed from exile, but also – and primarily – that Bilaam's prophecy focuses on "two anointed [kings]: the first anointed [king], David..., and the ultimate anointed [king] who will arise from among his descendants." To clarify this point, *Rambam* explicitly explains the verses, demonstrating how they refer to "two anointed [kings]."

However, this itself requires explanation: True, the verses from Bilaam's prophecy are quoted because they highlight a fundamental concept regarding the redemption of the Jewish people. The promise, "G-d your L-rd will bring back your [exiled] captivity," clearly indicates that the Jews will be redeemed from exile; however, it does not mention<sup>18</sup> that this will be accomplished by *Mashiach*, i.e., that the redemption will be led by an individual leader. <sup>19</sup> To clarify that point, *Rambam* brings proof from an explicit prophecy in the Torah which refers specifically to an anointed king (*Melech HaMashiach*).

This clarifies why Bilaam's prophecy must be quoted. Why, however, when citing proofs from the Torah regarding the coming of *Mashiach* is it relevant to mention a prophecy that concerns not only *Mashiach*, "the ultimate anointed [king]," but also, David, "the first anointed [king]"? And why is it necessary to mention specifically all the different verses, pointing out which refer to David and which refer to *Mashiach*?<sup>20</sup>

פְּרְאָיָה עַל עֶצֶם בִּיאַת הַפְּשִׁיחַ, גְּאָלַת יִשְׂרָאֵל מֵהַגָּלוּת, אָלָא (גַם) שָׁ"נִּבָּא בִּשְׁנִי הַמְשִׁיחִים בַּמְשִׁיחַ הָרִאשׁוֹן שֶׁהוּא דָוִד כו' וּבַמְשִׁיחַ הָאַחֲרוֹן שֶׁעוֹמֵד מִבְּנִיוֹ". שֶׁמִפְנֵי זָה הוּא מְפָרָט וּמְפָרֵשׁ אֶת הַכְּתוּבִים, אֵיךְ מוּכָח מֵהֶם שָׁ"נִּבָּא בִּשְׁנֵי הַמְּשִׁיחִים".

אבל הא גופא צריך באור: בשלמא מה שמוסיף את הַרָאַיַה מַהַכְּתוּבִים שַבְּפַרַשַׁת בלעם על עצם הענין דמשיח, יש לומר שוהו מפני שבכתוב "ושב ה' אלקיך את שבותך" לא נַאַמַר" שׁזֵה יִהְיָה עַל יְדֵי הַמַּשִׁיחַ", לַכָן מַבִיא גַם רָאַיַה מַהַמִפּרָשׁ בַּתּוֹרָה שֵׁנָבַא על מֵלֵךְ הַמָּשִׁיחַ, אַבַל מַה נּוֹגֵעַ לְהַרְאֵיוֹת (מָן הַתוֹרֵה) עַל בּיאַת הַמַּשִׁיחַ שַׁ״שַׁם נָבָּא״ לא רק ב"משיח האחרון" אַלא גַם בָּדָוִד, "מָשִׁיחַ הָרִאשׁוֹן"; ובפרט - בַּאַרִיכות לפרש כַּל פרטי הלשונות בהכתובים אַיזַה מָהֶם מִדַּבְּרִים בַּמַּלֶךְ דַּוָד וָאֵיזֵה בַּמֵּלֶךְ הַמַּשִׁיחַיּ?

<sup>18.</sup> It must, however, be noted that *Rambam's* wording, "the Torah attests to *his* [coming]," implies the existence of a specific redeemer.

<sup>19.</sup> Sanhedrin 99a discusses the proposition that, although there will be an Era of Redemption, this Redemption will not be led by Mashiach. Instead, (see Rashi, s.v. ein lahem Mashiach liYisrael, "The Holy One, blessed be He, will rule over the people of Israel Himself; He will redeem them alone." By citing the references from Bilaam's prophecies, Rambam clearly indicates the fundamental nature of the belief, not only in a Messianic

Age, but in Mashiach himself.

See also *Chasam Sofer, Yoreh Deah*, Responsum 356, who explains Rashi's statements and emphasizes how a person who ascribes to the above-mentioned proposition now, *after* the Sages have rejected it, "denies the Torah in its totality."

<sup>20.</sup> It is obvious that it cannot be said that this is the only *Midrash*\* *Rambam* found that interpret these verses as referring to *Mashiach* and, therefore, he quoted it in its totality, including the portions that refer to David. This proposition is untenable because:

a) It is obvious that, even were that the case, it is not *Rambam's* style to quote all the particulars in a *mid-rash*, only those that are relevant to the points under discussion.

b) We find *midrashim* that interpret the entire verse, including the initial phrase, "A star shall go forth from Yaakov" as referring to *Mashiach*. (See *Talmud Yerushalmi, Taanis* 4:5, *Devarim Rabbah* 1:20. See *Targum Onkelos* and the *Targum* of Yonason ben Uziel on the verse. Similarly, in his commentary on the verse, *Ramban* interprets all the phrases as referring to *Mashiach*. See also his

#### The Past and the Future

3. It is necessary to clarify the reason *Rambam* cites the proof that Bilaam's prophecy refers to "two anointed kings," mentioning also "the first anointed [king], David, who saved Israel [from her oppressors]." The question arises: How does the fact] that David was called an anointed king, as *Mashiach* will be and, therefore, the prophecy refers to "the two anointed kings," relate to our faith in the coming of *Mashiach*?

By citing the historical precedent, Rambam strengthens the faith in Mashiach's coming by making it known that the concept of a Mashiach is not a new phenomenon. There already was an "anointed [king], David, who saved Israel from her oppressors." Knowing this increases the strength of our faith that also in the future Mashiach will come and save the Jewish people.

Similarly, when our Sages wished to offer proof of the Resurrection of the Dead, they said,<sup>21</sup> "[If] those who were not [born can] live" – i.e., since G-d can create a child and give it life – "[is it not logical that] even more so those who were once alive [can live again]?" – i.e., certainly, He can grant life to those who once lived.

Alternatively, as the commentaries explain,<sup>22</sup> since both anointed kings were mentioned in the same prophecy, the fulfillment of the first portion of the prophecy relating to "the first anointed [king], David, ג. לְכְאוֹרָה יֵשׁ לּוֹמֵּר, שֶׁהַטַּעֵם שֶׁהָרַמְבַּ״ם מֵבִּיא אֶת הָרְאָיָה גַּם על זָה שֶׁנִּבָּא בִּשְׁנִי הַמְשִׁיחִים, גַם ״מְשִׁיחַ הָרְאשׁוֹן שֶׁהוּא דָוִד שָׁהוֹשִיעַ אֶת יִשְׂרָאֵל כוֹ״״ -דְּלֹכְאוֹרָה, מַה נּוֹגֵעַ לָאֱמוּנָה בְּבִיאַת הַפְּשִׁיחַ שֶׁגַם דָּוִד נִקְרָא מָשִׁיחַ כְּמוֹ הַמֶּלֶּךְ הַפִּשִׁיחַ, עַד שָׁעַל שְׁנִיהֶם אוֹמְרִים ״בִּשְׁנֵי הַמְּשִׁיחִים״ (בְּהַ״א הַיְדִיעָה) -

הוא מִפְּנֵי שָׁזָה נוֹגֵעַ לְּאֱמוּנָה בְּבִיאַת הַמָּשִׁיחַ וּמְחַזֵּק אוֹתָה: כְּשָׁנֵדע שָׁענְיַן הַמְשִׁיחַ אֵינוֹ דָּבָּר חָדָשׁ, כִּי כְּבָר הָיָה "מָשִׁיחַ אָינוֹ דָּבָר שָׁהוא דָוִד שָׁהוֹשִיעַ אֶת יִשְׂרָאֵל מִיַּד צָבִיהֶם", זָה מוֹסִיף תֹקֶף בָּאֱמוּנָה שָׁגַם לֶעָתִיד יָבֹא מָשִׁיחַ שָׁמוֹשִיעַ אֶת יִשְׂרָאֵל (עַל דָּרֶף הוֹכָחַת חַזַ"לֹּיֹּ עַל תְחַיַּת הַמֵּתִים: "דְּלָא הְווּ חָיֵי דַּהְוֵי חָיֵי לֹא כָּל שָׁבֵן");

אוֹ בְּאֹפֶן אַחֵר, כְּמוֹ שֶׁכָּתוּב בִּמְפָּרְשִׁים<sup>כּ</sup>: מִכֵּיוָן שֶׁעַל דְּבַר שְׁנֵי הַמְשִׁיחִים נָאֱמֵר בְּאוֹתָה נְבוּאָה, הָרִי כְּשֵׁם שֶׁנְתְקַיֵּם חֵלֶק הַנְּבוּאָה בַּנוֹגַעַ לִ״מִשִּׁיח הַראשוֹן שֵׁהוּא דָוִד

Sefer HaGeulah. p. 266 in the Chavel edition, where he disputes Ibn Ezra's comments on the verse which do not follow the above understanding and interprets the phrase as referring to David.) See Lechem Mishneh's gloss on Rambam here, which states, "Perhaps there are conflicting midrashim."

c) Furthermore, and this is of primary importance, *Rambam* is not coming to cite interpretations from our Sages regarding *Mashiach's* coming, because – to borrow his wording in *halachah* 2 – "all [their] books are filled with this." Indeed, there are

more references to Mashiach in our Sages' works than in the works of the Prophets, which are the subject of Rambam's statements there. Instead, Rambam is stating only what is explicit in the Torah and the straightforward meaning of Scripture.

\* We find expressions similar to those used by *Rambam* in Rabbeinu Bachya's commentary on this verse, beginning *al derech hamidrash*. Similar statements are found in *Midrash HaGadol* on the verse and in *Ramban's Sefer HaGeulah*. Nevertheless, *Ramban* does not cite references to Scriptural verses. Somewhat similar references are found in the Buber edition of *Mid*rash Agadah on the verse. See also Ralbag's commentary on the verse.

#### 21. Sanhedrin 91a.

22. See the restatement of this halachah in Kiryas Sefer. See the conclusion of Tractate Makkos, which explains that Rabbi Akiva drew faith in the fulfillment of a prophecy regarding the rebuilding of Jerusalem from seeing how the prophecy regarding the city's devastation was fulfilled.

who saved Israel from her oppressors" provides us with assurance; it lends certainty to our faith in the fulfillment of the prophecy regarding "the ultimate anointed [king] who will arise from among his descendants and save Israel (at the End [of Days])."23

However, this explanation is insufficient. As understood from a simple reading of the text, *Rambam* does not cite these verses to prove that *Mashiach* will certainly come. Instead, his purpose is to emphasize that the Torah itself attests to his coming and, therefore, "whoever does not believe in him, or does not await his coming, denies not only [the statements of] the other prophets, but also [those of] the Torah and of Moshe, our teacher." If so, why does *Rambam* find it necessary to mention the prophecy regarding "the two anointed kings," including also "the first anointed king, David"? And more specifically, why must he explain the four pairs of prophecies in these verses, showing how the first clause of each phrase refers to the first anointed king and the second to the ultimate anointed king?

שָׁהוֹשִׁיעַ אֶת יִשְׂרָאֵל מִיַּד צָּרֵיהֶם״, כֵּן בְּוַדָּאי תְּקְיַם הַנְּבוּאָה עַל־דְּבֵּר ״מָשִׁיחַ הָאַחֲרוֹן שֶׁעוֹמֵד מִבְּנִיו שָׁמוֹשִׁיעַ אֶת יִשְׂרָאֵל [בָּאַחַרוֹנָה]״.

אֲבָל מוּבָן שֶׁקָשֶׁה לְפָרֵשׁ שֶׁזָּהוּ כָּל הַטַּעֵם: כִּי בִּכְתוּבִים אֵלּוּ אֵין כַּוָּנַת הָרַמְבַּ״ם לְהָבִיא רְאָיָה וְהוֹכָחָה שֶׁבֶּלֶךְ הַמָּשִׁיחַ וַדַּאִי יְבֹא, אֶלָּא שֶׁבִּיאָתוֹ כְּתוּבָה בַּתוֹרָה (וּכְּפַשְׁטוּת לְשׁוֹנוֹ); וּמִזֶּה, שֶׁ״מִי שֶׁאֵינוֹ מַאֲמִין בּוֹ אוֹ מִי שָׁאֵינוֹ מְחַכֶּה לְבִיאָתוֹ לֹא בִּשְׁאָר נְבִיאִים בִּלְבַד הוּא כּוֹפֵר אֶלָּא בַּתוֹרָה וּבְמִשָׁה רַבֵּנוּ״ -

אָם כֵּן מַה נּוֹגֵעַ לְכַאן שֶׁ״נִּבָּא בִּשְׁנֵי הַמְּשִׁיחִים״, גַּם ״בַּמָשִׁיחַ הָרִאשׁון שָׁהוּא דָוִד״, וּבִפְּרָט - לְפָרָשׁ אָת (אַרְבַּעַת) הַלְּשׁוֹנוֹת הַכְּפוּלִים שָׁבָּרְתוּ־ בִים אֵלוּ, שֶׁבָּרְאשׁוֹנִים הַכַּוְנָה לַמָּשִׁיחַ הַרִאשׁוֹן וּבַשְׁנִיִּים - לְפַוֹשִׁיחַ הַאַחַרוֹן?

# The Cities of Refuge Mashiach Will Establish

4. Rambam proceeds to cite further proof of Mashiach's coming in a separate halachah, as follows: Similarly, regarding the Cities of Refuge, it is stated,<sup>24</sup> "When G-d will expand your borders... you shall add three more cities...." This command has never been fulfilled. Surely, G-d did not give this command in vain, [and thus the intent was that it be fulfilled after the coming of Mashiach].

Rambam himself divided the Mishneh Torah into halachos, individual laws, and, as is well known, he was very precise in making this division. Why did he not include the above support from the commandment to add three Cities of Refuge in the halachah where he cited the first two proofs from the Torah? And if his intent was to divide the various items of supporting evidence

ד. בְּהֶמְשֵׁךְ לְזֶה כּוֹתֵב הָרַמְבַּ״ם, אֲבֶל בַּהֲלֶכָה בִּפְנֵי עַצְמָה: ״אַף בְּעֲרֵי מִקְלָט הוּא אוֹמֵר<sup>ינ</sup> אָם יַרְחִיב ה׳ אֱלֹהֶיךְ אֶת בְּבְלְּךְ וְיָסִפְּתָ לְךְ עוֹד שָׁלשׁ עַרִים״ וגו׳ וּמֵעוֹלָם לֹא הָיָה דָּבָר זֶה וְלֹא צִנָּה הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לתהו״.

וְהָנֵה יָדוּעַ שָׁנֵּם חֲלְקַת הַהֲלֶכוֹת שָׁבְּרַמְבַּ״ם הִיא בְּדִיוּק - וְצָרִיךְ לְהָבִין: לָמָה מֵבִיא הָרַמְבַּ״ם רְאָיָה זוֹ בַּהֲלֶכָה בִּפְנֵי עַצְמָה וְלֹא בַּהַלָּכָה שֶׁלְפָנֶיהָ בְּיַחַד עִם שְׁתֵּי הָרְאָיוֹת הָאֲחֵרוֹת שֶׁמִן הַתּוֹרָה? וְאִם מַתְאִים שָׁכֵּל רָאַיָּה תִּהְיָה כְּתוּבַה בַּהַלְכַה

<sup>23.</sup> I.e., the Rebbe is explaining two points:

a) the fact that a *Mashiach* (David) existed shows that there is a possibil-

ity for such a phenomenon.
b) since David and Mashiack

b) since David and *Mashiach* are mentioned in the same prophecy, since the first part of the prophecy

was fulfilled, we can rest assured that the second part will also be fulfilled. 24. Devarim 19:8-9.

into separate *halachos*, seemingly, the proof from Bilaam's prophecy should also have been mentioned in a separate *halachah*?<sup>25</sup>

The wording he uses also raises questions: Firstly, why does *Rambam* feel the need to mention the source for the verse he cites. Secondly, beforehand, when referring to Bilaam's prophecy, *Rambam* mentions its source as *Parshas Bilaam*, "the passage [concerning] Bilaam." Why then does he use the wording, "regarding the Cities of Refuge, it is stated," instead of saying, "Similarly, in *Parshas Shoftim*, it is stated"?<sup>26</sup>

בִּפְנֵי עַצְמָה, הֲוָה לֵיהּ לְכְתּוֹב גַּם הָרְאָיָה מִפָּרְשַׁת בִּלְעָם בַּהֲלָכָה בִּפְנֵי עַצִמָה.

גּם: לָמָּה מְדַיֵּק לְצַיֵּן מְקוֹר הַכָּתוּב וּבִפְּרָט בַּלָּשׁוֹן ״אָף בְּעָרֵי מִקְלָט הוּא אוֹמֵר״ וְלֹא ״(אַף) בְּבָּרָשַׁת שׁוֹפְטִים״כּי, עַל דֶּרֶךְ מַה שֶׁכָתַב לִפְנֵי זָה ״בְּפָּרָשַׁת בַּלְעַם״?

## What does the Comparison with David Teach?

5. There is another aspect of *Rambam's* wording that requires clarification:<sup>27</sup> He refers to "two anointed

ה. גַּם צָרִיךְ לְהָבִין דִּיּוּק הַלֵּשׁוֹן בּ ״בִּשְׁנֵי הַמִּשִׁיחִים״, מַה

- 25. See *Likkutei Sichos*, Vol. 24, p. 109ff., and Vol. 34, p. 114ff.
- 26. Seemingly, it would be necessary to specify the source, *Parshas Shoftim*, because there are other references to the Cities of Refuge earlier in the Torah: *Bamidbar* 35:9ff., and *Devarim* 4:41ff. Thus, were *Rambam* to have merely stated, "the Cities of Refuge," the source to which he is referring would not have been clear.
- 27. There are other aspects of the wording used by *Rambam* that also require clarification:
- a) Rambam mentions "the passage [concerning] Bilaam" even though his practice is not to cite his sources, as reflected in his omission of the source for the verse cited beforehand, "G-d your Lord will return..." In that context, he does not say, "Behold, in Parshas Atem Nitzavim, it is said..."
- b) Regarding Bilaam, Rambam states, "There, he prophesied...." What does this expression teach us? It is very difficult to say that since Rambam mentioned "the passage [concerning] Bilaam," he felt it necessary to explain that "There, he prophesied...." See Likkutei Sichos, Vol. 34, p. 120.

On the surface, it is possible to explain that *Rambam* added, "There,

he prophesied...,"\* as a corollary to his prior statement that one who denies Mashiach's coming "denies... [the statements of] the Torah and of Moshe our teacher." Rambam states, "The Torah attests to his [coming]..." as support for the statement that one who denies Mashiach is denying the Torah. As support for the statement that such a person denies Moshe's prophecy, he writes, "There is also a reference [to Mashiach] in the passage [concerning] Bilaam. There, he prophesied...." Rambam does not say, "and also Bilaam prophesied," (as stated in Kiryas Sefer on Rambam, loc. cit.), for Rambam's intent is that what Bilaam said is included in Moshe's prophecy.

This is reflected in Rambam's Commentary on the Mishnah (Avos 4:4): "Similarly, [regarding] David... G-d foretold his existence to us through [the prophecy of] Moshe our teacher. He is 'the star [that] came forth from Yaakov,' as our Sages explained." Note the interpretation of Shelah (Torah Shebichsav, Parshas Balak, p. 362b) regarding our Sages' statement (Bava Basra 14b), "Moshe composed his book and the passage of Bilaam." Note also Chasam Sofer, Yoreh Deah, loc. cit., which elaborates, explaining that the only reason

we could possibly know of Bilaam's prophecy is because Moshe conceived it through his own spirit of prophecy.

Thus, a person who denies Mashiach's coming denies both the Torah and Moshe's prophecy and is called an epicurus ("nonbeliever") and a kofer ("heretic"). True, the Torah is also included in the prophecy of Moshe. Nevertheless, Rambam singles them out individually because they represent two separate principles of faith.\*\*(See Rambam, Hilchos Teshuvah 3:8.\*\*\*)

This would also explain why Rambam states the proof from the Cities of Refuge in a separate halachah. This proof is derived via logical deduction - "This command has never been fulfilled. [Surely,] G-d did not give this command in vain." Thus, since this proof is derived through logical deduction, it is not connected to the denial of the Torah and the prophecy of Moshe. It also explains why Rambam mentions "the Cities of Refuge," and does not cite its source in the Torah as Parshas Shoftim or the like, because this omission underscores that the person is not denying the Torah.

Nevertheless, it is understood that this explanation is also somewhat forced. This is not the place for kings." What relevance does this have to the subject under discussion and what is the significance of referring to David specifically as an anointed king? After all, just as David was anointed with the unique anointing oil,<sup>28</sup> having been anointed with a horn of oil<sup>29</sup> and referred to as "G-d's anointed,"<sup>30</sup> King Shaul had also been anointed<sup>31</sup> beforehand – albeit with a cruse of oil<sup>29</sup> – and was also referred to as "G-d's anointed"?<sup>32</sup>

If Rambam's intent was to mention the respective redeemers of the early and the later epochs, seemingly, it would have been more appropriate to pair ָּנָה נוֹגַעַ לְכַאן וּבַמֶּה דַּוְקָא (רָק) דָּוִד נִקְרָא מָשִׁיחַ?

שְׁהָרֵי כְּשֵׁם שֶׁדָּוִד נִמְשַׁח בְּשֶׁהַרִי כְּשֵׁם שֶׁדָּוִד נִמְשַׁח בְּשָׁכֶּן הַמִּשְׁחָה (בְּקֶרֶן וֹנְקְרָא מְשִׁים ה<sup>יכו</sup>, כְּמוֹ כֵן, לִפְנֵי זָה, נִמְשַׁח שָׁאוּל<sup>כּה</sup> (בְּפַּרְ<sup>כּי</sup>) וְגַם הוּא נִקְרָא מִשִּׁיחַ ה׳כיי]

וְאָם הַכַּנָנָה הִיא לְבְחוֹר שְׁנֵי מוֹשִׁיעֵי יִשְׂרָאֵל (בָּרָאשׁוֹנָה וּבַאַחֲרוֹנַה), לְכָאוֹרָה מַתָאִים

further discussion of the matter. See sec. 11 in the main text.

\* On the surface, there is a possibility of giving an alternate explanation. This explanation also clarifies the need to bring the proof from the reference to the passage about Bilaam in the Torah despite having already stated, "The Torah attests to his [Mashiach's coming]" and quoting the verses from Parshas Nitzavim.

When a prophet conveys a prophecy regarding positive matters, it will never remain unfulfilled even if it was made conditionally (Rambam, Hilchos Yesodei HaTorah 10:4). By contrast, it is possible that a promise mentioned in the Torah - not as a prophecy for people at large – will not be fulfilled because sin will have an effect (Berachos 4a). Therefore, by associating Mashiach's coming with Bilaam's prophecy, Rambam is emphasizing that this prophecy will certainly be fulfilled. See Gur Aryeh, Bereishis 32:8; Gevuros HaShem, ch. 7.

However, firstly, as stated in sec. 3 in the main text, *Rambam* is not coming to prove the truth of *Mashiach's* coming and that it will certainly materialize.

Instead, *Rambam's* intent is to clarify that one who denies it also denies the Torah and Moshe's prophecy. Therefore, the concept of prophecy is not relevant. Furthermore, *Rambam* interprets the

above-mentioned distinction in a slightly different manner. In his introduction to his Commentary on the Mishnah, Rambam explains the difference between a promise that can be nullified as a result of sin and a positive prophecy that cannot be nullified, as follows: A personal promise by G-d to a prophet can be nullified as result of sin; however, when G-d conveys a prophecy to a prophet promising good, and commands that the prophecy be made known to others, it will not be nullified.

Accordingly, also the testimony of the Torah regarding *Mashiach's* coming in *Parshas Nitzavim* will certainly be fulfilled. Nevertheless, further analysis is still necessary. See *Likkutei Sichos*, Vol. 34, pp. 116-117, and the footnotes there.

\*\* See Rambam's Commentary on the Mishnah, Sanhedrin, ch. 10, the seventh and eighth of his principles of faith. Note also Rambam's wording in Hilchos Yesodei HaTorah 8:3 and 9:1, 4, 5, where he focuses on the truth and eternality of Moshe's prophecy and of the Torah as fundamentals of faith. Thus, a person who denies Moshe's prophecy is also denying the Torah and is violating two fundamental principles of faith. Rambam's wording in the sources cited is explained at length in Likkutei Sichos, Vol. 19, p. 177ff.

\*\*\* Rambam, Hilchos Teshuvah, loc. cit. states, "One who says that the Torah is not from G-d... [but rather that] Moshe said it on his own initiative is one who denies the Torah." True, by doing so, seemingly he also denies Moshe's prophecy, which - as Rambam stated before in that source - places him among the three that are considered epicursim. However, denying the Torah is a separate matter and a person who does so is considered a different type of nonbeliever. Thus, it appears that the category in which such a person is placed is dependent upon what he seeks to deny. Although one who denies the Torah as a matter of course also denies Moshe's prophecy, he is not considered an epicurus since his main intention is to deny the Torah. Further analysis is necessary.

- 28. The reference is to the anointing oil described in *Shmos*, ch. 30, which was made at the time of the dedication of the Sanctuary and was never replicated.
- 29. Megillah 14a.
- 30. II Shmuel 19:22. See ibid. 23:1.
- 31. I Shmuel 10:1. Rambam cites this verse when describing the anointment of a king (Hilchos Melachim 1:7). See Megillah, loc. cit.
- 32. I Shmuel 24:7, 11; 26:9, 11, 16; II Shmuel 1: 14,16.
- 33. Note Shmos Rabbah 2:4; Zohar, Vol. I, p. 253a; Shaar HaPesukim,

Moshe our teacher, the first redeemer of the Jewish people, with *Mashiach*, the ultimate redeemer,<sup>33</sup> for they are both redeemers of the Jewish people from exile. By contrast, King David did not liberate his generation from exile.

In this regard, it is worthy of noting that when speaking about their levels of prophecies, *Rambam* states that *Mashiach* will be "greater than all the prophets [other than Moshe]." And in the *Mishneh Torah*, he writes that "[*Mashiach* will be] a great prophet, close to [the level of] Moshe our teacher." David, by contrast, is not associated with such lofty levels of prophecy. he

יוֹתֵר משֶׁה רַבֵּנוּ כְּגוֹאֵל רִאשׁוֹן וּמָשִׁיחַ כְּגוֹאֵל אַחְרוֹן<sup>ל</sup>, שָׁשְׁנֵיהֶם הוֹשִׁיעוּ מִגְּלוּת, מַה שָׁאָין כֵּן - דַּוִד.

וּלְהָעִיר שֶׁגַּם בַּנּוֹגַעַ לְמַדְרֵגָתָם בְּנְבוּאָה כְּתָב הָרַמְבָּ״ם שֶׁפָּשִׁיחַ גָּדוֹל מִכָּל הַנְּבִיאִים<sup>לא</sup>, אוֹ בְּדְבָרִיו בְּסֵפֶּר הַיָּד<sup>לב</sup> ״וְנָבִיא גָּדוֹל הוּא קָרוֹב לְמשָׁה רַבֵּנוּ״, מַה שֶׁאֵין כֵּן -דִּוֹד<sup>לג</sup>.

#### Must Mashiach be a Miracle-Worker?

6. The above questions can be answered by first explaining

ו. וְיובַן זֵה בָהַקְדֵם בְהַסְבַּרַת

*Parshas VaYechi*, which emphasize the connection between Moshe and the final redemption.

34. See Rav Kapach's edition of *Iggeres Teiman*, the beginning of ch. 4, where *Rambam* writes, "*Mashiach* will be a very great prophet, greater than all the prophets who have come after Moshe our teacher.... His level is the loftiest among that of the prophets and the most glorious after that of Moshe our teacher."

35. Hilchos Teshuvah 9:2.

36. See Rashi's comentary to Megillah, loc. cit., which states that David was a prophet. Sotah 48b makes similar statements. Nevertheless, that categorization can be challenged based on Zohar, Vol. II, p. 154a, which states that aside from Moshe, no one ever merited to serve as a prophet and king at the same time (see Nitzutzei Zohar on that source).

See the opening discussion in Shaar Ruach HaKodesh, which distinguishes between prophecy and being granted ruach hakodesh, "the spirit of holiness." Similarly, in many sources, in contrast to what is stated in Sotah, loc. cit., David and Shlomoh are categorized as having been granted ruach hakodesh, which

is Kabbalistically associated with the level of Malchus, but not prophecy which is associated with the higher rungs of Netzach and Hod. This is reflected in the fact that the books they composed – Tehillim and Mishlei are included among the Kesuvim, "the Writings," and not in the Nevi'im, the Prophets. This is not the place for further discussion of the matter.

In Moreh Nevuchim, Vol. 2, ch. 45 (when describing the second level of prophecy), Rambam writes, "David, Shlomoh, and Daniel were in this category, but were not in the category of Yeshayahu or Yirmeyahu.... and those like them, because they i.e., David and Shlomoh... spoke [their words]... only through ruach hakodesh."

In his Commentary on the Mishnah, Avos 4:4, Rambam mentions
David as a prophet. However, in
that source, Rambam describes
David after mentioning the unique
humility that can be learned from
the example of Moshe our teacher.
Accordingly, that source does not
serve as support for the categorization of David as a prophet, for the
focus there is not on the different
levels of prophecy, but rather on the
quality of humility. In the context

of that discussion, the distinction between the levels of prophecy and ruach hakodesh is not relevant.

In his Shemoneh Perakim, ch. 7, Rambam writes, "Similarly, King David, a prophet said...," There, he explains our Sages' statement, "Prophecy\* will not rest upon anyone other than a wise man, who is courageous, wealthy...," as follows: "It is not necessary that a prophet possess all these qualities [in a consummate manner]." Furthermore, Rambam proceeds to gives examples of how Shlomoh, David, Eliyahu, Shmuel, and Yaakov were lacking in some of these qualities, at least to a certain degree.

\* This is the wording both in the standard published text of Rambam's Commentary on the Mishnah and in Rav Kapach's translation of that work. However, there is no saying of our Sages with that exact wording. See Shabbos 92a which states, "The Divine Presence does not rest on anyone other than..." and Nedarim 38a which states, "The Holy One, blessed be He, does not rest His Presence on anyone other than...."

several points in the two *halachos* that follow in *Hilchos Melachim*. In *halachah* 3, *Rambam* writes:

One should not entertain the notion that the King *Mashiach* must work miracles and wonders, bring about new phenomena into the world, resurrect the dead, or perform other similar deeds.<sup>37</sup> This is definitely not true.

[A proof can be brought from the fact that] Rabbi Akiva, one of the greatest Sages of the *Mishnah*, was was actively involved in the rebellion led by King Ben Kosiva, and would refer to him as the King *Mashiach....* The Sages did not ask him for any sign or wonder.

[Rather,] this is the primary focus of the matter: This Torah, with its statutes and laws, is everlasting.<sup>38</sup> We may neither add to them nor detract from them. (<sup>39</sup>Whoever adds to [the *mitzvos*], detracts from them, or intentionally misrepresents the Torah, implying that the *mitzvos* are not intended to be understood literally, is surely a wicked impostor and a heretic.)

The fact that *Rambam* concludes this *halachah* that describes *Mashiach* by stating, "[Rather,] this is the primary focus of the matter: This Torah, with its statutes and laws, is everlasting...," indicates that one who says that *Mashiach* must work miracles and wonders or bring about new phenomena in the world is adding to or detracting from the words of the Torah, and is thus acting contrary to G-d's command not to add to them.... However, it is necessary to understand: What is the connection between these two factors? How does expecting *Mashiach* to perform wonders challenge the continuity and immutability of the Torah?<sup>40</sup>

כמה דיוקים בשתי ההלכות שַלְאַחֵרֵי זָה בָּהָלְכוֹת מִלְכִים שַׁם. בַּהַלָּכָה ג' כַּתַב הַרַמְבַּ"ם: ואל יעלה על דעתר שהמלך המשיח צריך לעשות אותות ומופתים ומחדש דברים בעולם אוֹ מִחַיֵּה מֵתִים וְכַיּוֹצֵא בִּדְבַרִים אַלולי אַין הַדָּבַר כַּךְ שָהַרִי רַבִּי עַקיבַא כו' (כִּמוֹ שַׁמֵבִיא שַׁם הראיה מבן כוזיבא, ומסיק) ולא שאלו ממנו חכמים לא אות ולא מופת ועקר הַדְּבַרִים ככה הן שהתורה הזאת חקיה וּמְשִׁפַּטִיהַ<sup>לה</sup> לְעוֹלָם וּלְעוֹלְמֵי עוֹלַמִים וָאֵין מוֹסִיפִין עַלֵּיהֶן וָלא גוּרְעִין מֵהֶן [וְכַלֹיוֹ הַמּוֹסִיף או גורע או שגלה פנים בתורה וְהוֹצִיא הַדְּבַרִים שֵׁל מִצְווֹת מִפְשׁוטָן, הַרֵי זָה וַדָאי בַּדָאי ורשע ואפיקורוס].

מְּנָה שֶׁבְּהָמְשֵׁךְ הַהְּלְּכָה עַל־דְּבַר הַמָּלֶךְ הַמְּשִׁיחַ מְסַיֵּם הָרַמְבַּ״ם ״וְעָקֶר . . שֶׁהַתּוֹרָה הַזֹּאת חֻקֶּיהָ וּמִשְׁפָּטֶיהָ לְעוֹלָם כו״ מַשְׁמַע לִכְאוֹרָה, שֶׁהָאוֹמֵר שָׁטָּשִׁיחַ צָּרִיךְ לַעֲשׁוֹת אוֹתוֹת אוֹ מוֹפְתִים אוֹ לְחַדֵּשׁ דְּבָרִים בְּעוֹלָם, הֲרֵי בְּזֶה הוּא מוֹסִיף אוֹ גוֹרֵע בַּתּוֹרָה, הַפֶּךְ הָעִנְיִן דְּאֵין מוֹסִיפִין עֲלֵיהֶן כוֹ׳. אֲבָל בְּרִיךְ לְהָבִין: מַה הַקֶּשֶׁר בִּין שְׁנֵי הענינים יֹּי?

<sup>37.</sup> In the early editions and manuscripts mentioned in footnote 3, this sentence concludes, "as the fools say."

<sup>38.</sup> Some of the manuscripts mentioned in footnote 3 state this slightly differently, using the phrase, "will never ever change."

<sup>39.</sup> The statements in the parentheses are found in the early editions and

hand-written manuscripts mentioned (footnote 3), but are lacking in the standard printed texts due to censorship.

<sup>40.</sup> The concluding words in this halachah which were removed by the censors, "Whoever adds to [the mitzvos]..., is surely a wicked impostor and a heretic," appear to refer to oso ha'ish (Yeshu of Nazareth).

This point is also underscored by the wording of the following *halachah*, as explained in *Likkutei Sichos*, Vol. 8, p. 362, s.v. *kefi*. However, this is obviously not the sole intent of *Rambam's* words, for were it to be so, it would not be necessary for him to state, "This is the primary focus...: This Torah [with its statutes and laws, is everlasting. We may neither add to them, nor detract] from them."

To add further emphasis: When describing the verification of the validity of a prophet, *Rambam* writes:<sup>41</sup>

Any prophet who arises and tells us that G-d has sent him does not have to [prove himself by] performing wonders like those performed by Moshe, our teacher, or like the wonders of Eliyahu or Elisha, which altered the natural order.

Rather, the sign of [the truth of his prophecy] will be his prediction of future events and the validation of his words, as it is written....

Though in this context, *Rambam* also negates substantiating a prophet's identity through "wonders... which alter the natural order," nevertheless, in that source, he does not conclude as he does here, "This Torah, with its statutes and laws, is everlasting." Moreover, he does mention that a prophet must perform something wondrous – i.e., he must predict the future.

יָתֶרָה מְזוֹ: בנוֹגֵע לנביא כתב הרמב"ם לח ש"כל נביא שיעמוד לנו ויאמר שה' שלחו אינו צריך לַעשות אות כָּאָחַד מֵאוֹתוֹת משה רבנו או כאותות אליהו ואַלישע שַיַשׁ בהם שנוי מנהגו שׁל עוֹלָם אֵלָא הַאוֹת שׁלוֹ שיאמר דברים העתידים להיות בעולם ויאמנו דבריו שנאמר כו"״, הַרֵי שַאַף עַל פִּי שַׁגַם שַׁם הוא שולל "אות . . שיש בהם שנוי מנהגו של עולם", מכל מַקוֹם אֵינוֹ מַסִּיק שַׁם (כַּבְנְדּוֹן דידן) "שהתורה הזאת חקיה ומשפטיה לעולם"; ולאידך כּוֹתֶב שַׁם שַׁעַלַיו לַעֲשׁוֹת אוֹת: "שיאמר דברים העתידים".

## **Criteria for Identifying Mashiach**

7. In the following halachah (halachah 4), Rambam proceeds to state:

If<sup>42</sup> a king will arise from the House of David who, like David his ancestor, delves deeply into the study of the Torah and observes its *mitzvos* as prescribed by the Written Law and the Oral Law; if he will compel all of Israel to walk in [the way of the Torah] and repair the breaches [in its observance]; and if he will fight the wars of G-d – we may, with assurance, consider him *Mashiach*.

If he acts and succeeds [in all the above], (vanquishing all the nations surrounding him,)<sup>39</sup> building the [Beis Ha]Mikdash on its site, and gathering in the dispersed remnant of Israel, he is definitely the Mashiach. He will [then] perfect<sup>43</sup> the entire world....

בהלכה שלאחרי ממשיר מַלכים בהלכות הַרַמִבַ״ם: וִאָם ליי יַעַמוד מֵלֶךְ מבית דוד הוגה בתורה ועוסק במצוות כדוד אביו כפי תורה שבכתב ושבעל פה ויכף כל ישראל לילד בה ולחזק בדקה וִילַחֶם מִלְחַמוֹת ה' הַרֵי זָה בַּחָזָקַת שָהוּא מַשִּיחַ אָם עַשַה והצליח (ונצח כל האמות מקדש ובנה שַׁסָביביויי) בַּמַקוֹמוֹ וִקבֵּץ נִדְחֵי יִשְׁרַאֵל הַרֵי זֶה מָשִׁיחַ בִּוַדַּאי וִיתַקַן אַת העוֹלם כו'.

standard printed text of the Mishneh Torah. However, in the manuscripts and early editions cited above, there is an entire portion that was removed by the censors, which begins, "If he was not successful..." There the

phrase "perfect the entire world," appears in the midst of his words, where he describes how "all the acts of (Yeshu of Nazareth) and that of the Ishmaelite... only serve to pave the way for [the acceptance of] Mashiach

<sup>41.</sup> Hilchos Yesodei HaTorah 10:1.

<sup>42.</sup> See *Likkutei Sichos*, Vol. 8, pp. 358, 361-362, and footnotes, where this *halachah* is explained.

<sup>43.</sup> This is the wording in the

Clarification is necessary: Why does Rambam not mention – neither in this halachah, nor in the entire chapter – the personal greatness and virtues that express Mashiach's uniqueness?<sup>34</sup> The question is reinforced when considering that earlier in the Mishneh Torah,<sup>34</sup> Rambam describes Mashiach as "a greater master of wisdom than Shlomoh and a great prophet, close to the level of Moshe our teacher," as stated at the end of sec. 5.

וְצָרִיךְ לְהָבִין: לְמָה אֵין הָרַמְבַּ״ם מַזְכִּיר כַּאן (וְגַם לֹא בְּכָל הַפֶּרָק) אֶת הַמַּצְלוֹת הַגְּדוֹלוֹת בָּהֶן מְתָאַרִים אֶת הַמֶּלֶךְ הַמְּשִׁיחַלֹּא, וּכְמוֹ שֶׁכָּתַב הָרַמְבַּ״ם בְּעַצְמוֹ בְּמָקוֹם אַחֵר בְּחַפֶּר הַיָּד<sup>לב</sup> ״בַּעַל חָכְמָה יִהְיֶה יוֹתֵר מִשְׁלמה וְנָבִיא גָּדוֹל הוּא קָרוֹב לְמֹשֶׁה רַבֵּנוּ״ (וְכַנַּ״ל סוֹף סִעִיף ה).

#### How Rambam Chose to Conclude his Work

8. All the issues mentioned above can be clarified by first explaining a more general issue, namely, the location of Hilchos Melachim, "The Laws of Kings" - which more specifically is called Hilchos Melachim U'Milchomoseihem,44 "The Laws of Kings and Their Wars," or ... U'Milchamos, "... and Wars" - at the conclusion of the Mishneh Torah. At the beginning of these halachos, 46 Rambam had stated that "Israel was commanded to fulfill three mitzvos when they entered the [Holy] Land – to appoint a king..., to destroy the descendants of Amalek..., and to build [G-d's] Chosen House." Since the appointment of a king must precede building the Beis HaMikdash, it would appear that it would have been more appropriate to state the laws governing the appointment of a king at a much earlier stage within the Mishneh Torah.<sup>47</sup>

ח. וְיֵשׁ לוֹמֵר הַבּאוּר בְּכָל זֶה,
בְּהַקְדִּים מַה שֶׁהָרַמְבַּ״ם סְדֵּר אֶת
הַלְכוֹת מְלָכִים (וּמִלְחֲמוֹתֵיהָם מֹּא, אוֹ
וּמִלְחָמוֹת מֹּי) בְּסִיּוּם וְסוֹף סִפְרוֹ הַיָּד
דְּמִלְחָמוֹת מֹּי) בְּסִיּוּם וְסוֹף סִפְרוֹ הַיָּד
דְּלְכְאוֹרָה, לְפִי סֵדֶר הַזְּמַנִּים, כְּמוֹ
שֶׁבָּתֵב הָרַמְבַּ״ם בִּתְחַלַּת הִלְכוֹת מְלָכִים ״שָׁלשׁ מִצְווֹת נִצְטֵוּוּ יִשְּׁרָאֵל
בְּשִׁעַת בְּנִיסָתון לָאָרֶץ לְמַנּוֹת לְהָם בִּיֹעְ לְמָבּוֹת לְהָם כו׳ וְלְבְנוֹת בֵּית הַבְּחִינָה״ – הַוָּה לֵיה לְסַבּר הִלְכוֹת מְלָכִים הַרְבֵּה לִפְנֵי זֶה בַּסִרוֹינֵה״ בַּסְבּרוֹינֵי בַּית הַבְּחִינָה״ – הַוָּה לִפְנֵי זֶה בּסִפרוֹינֵי?

and for the improvement of the entire world...." See the conclusion of that censored portion and the mention and explanation of it in sec. 16 below.

45. This is the wording used in the titles of Sefer Shoftim and Hilchos Melachim\* in the Rome edition of 5240 [1480], the Venice editions of 5284 [1524] and 5310 [1550], and the Yemenite manuscripts of the Mishneh Torah. This version is also found in the latter source and some manuscripts at the end of Rambam's introduction where he mentions the Halachos of Sefer Shoftim and when referring to Hilchos Melachim there. See the edition of Sefer HaMada (Jerusalem, 5724 [1964]), and the sources mentioned there.

<sup>44.</sup> This is the full name of this portion of the *Mishneh Torah*, as mentioned in *Rambam's* introduction to this text, titled by the later publishers as: "The Enumeration of the *Mitzvos* [as They are Found] within the Structure of *Rambam's Halachos*")\* and in the titles of *Sefer Shoftim* and *Hilchos Melachim*.

<sup>\*</sup> Rambam listed the mitzvos in this manner in his work. However, the title cited was added by the later publishers.

<sup>\*</sup> However, at the end of *Rambam's* introduction to the *Mishneh Torah*.

when listing the *Halachos* of *Sefer Shoftim* and also in *Hilchos Mela-chim*, all these editions include the phrase, "and their wars."

<sup>46.</sup> Hilchos Melachim 1:1.

<sup>47.</sup> In *Radbaz*'s introduction to *Sefer Shoftim*, he explains the reason for this placement because, "these laws will not be applicable until *Mashiach's* coming." Nevertheless, this explanation requires analysis because:

a) Seemingly, several of the laws are relevant only before *Mashiach's* coming. For example, the laws in ch. 1, *halachah* 8ff., will not be relevant after *Mashiach's* coming.

To offer an encompassing explanation of all the above: it can be said that *Rambam*, nevertheless, chose to make these *halachos* the conclusion and summation of the *Mishneh Torah*, which is a book of *halachos*, indeed, a compendium of the entire Oral Law. With this, he emphasizes that the ultimate and complete observance of the Torah and its laws can be achieved only when there is kingship. This is clearly understood. When can all the *mitzvos* of the Torah be performed in a consummate manner? When a king rules over all of Israel. It is then that, under his leadership, we will fulfill the *mitzvos* of waging the wars of G-d<sup>49</sup> (destroying Amalek) and building the *Beis HaMikdash*. Only then, will it be possible to observe all the *halachos* and *mitzvos* of the Torah.

In actual practice, this conception of the monarchy was brought to full expression by King David, who ruled<sup>50</sup> over the entire Jewish people (both the ten tribes of Israel and the tribe of Yehudah.) He completed the conquest of *Eretz Yisrael*, secured peace for our nation by thoroughly completing the wars with which the Jews were faced – as it is written,<sup>51</sup> "G-d granted him

וְיֵשׁ לוֹמֵר: בְּמֵה שֶׁהָרַמְבַּ"ם סְדֵּר זָה בְּסִיּוּם סִפְּרוֹ הַיָּד - סֵפֶּר הֲלָכוֹת - הֲבִי הוּא מַדְגִּישׁ שֶׁשְׁלֵמוּת (קִיּוּם הַ)תּוֹרָה וְהַהֲלָכָה נַעֲשָׂה בְּשָׁעָה שָׁיֵשׁ (עְנְיֵן הַ)מְלָכִים מוּ וּכְפִי שֶׁיָּה מוּכָן גַּם בְּפַשְׁטוּת, שֶׁשְׁלֵמוּת הַקִּיּוּם שֶׁל כָּל מִצְווֹת וְהִלְכוֹת הַתּוֹרָה הִיא מְלְקַיֶּמֶת מִצְוֹת מִלְחֵמוֹת הַשָּׁם מִּה מִתְקַיֶּמֶת מִצְוֹת מִלְחֲמוֹת הַשָּׁם מִּה מִרְקַיֶּמֶת מִצְוֹת מִלְחֲמוֹת הַשָּׁם מִּה (לְהַכְרִית זַרְעוֹ שֶׁל עֲמֶלֵק) וּמִצְוַת הַיִּיּוּם כַּל הָלְכוֹת וּמִצְוֹת הַתּוֹרָה , שֶׁרַל אָז שַׁיָּר קיִּיּם כַּל הָלְכוֹת וּמִצְוֹת הַתְּוֹרָה.

בְּפֹעֵל נַעֲשָׂה הַדָּבָר עַל יְדֵי דָוִד הַמֶּלֶךְ, שֶׁמָלַךְּמִּי עַל כָּל יִשְׂרָאֵל (יִשְׂרָאֵל וִיהוּדָה). הוּא כָּבַשׁ אֶת אֶרֶץ יִשְׂרָאֵל, גְּמַר וּשְׁלֵמוּת דָּמִלְחַמוֹת (וַה' הַנִּיחַ לוֹ מַסַבִּיב

b) According to this rationale, Sefer Avodah and Sefer Korbanos, books 8 and 9 of the Mishneh Torah, also should have been placed at least close to the end of the entire work.

With regard to the sacrifices, a somewhat forced explanation could be offered why they were not mentioned towards the end of the Mishneh Torah. According to Rambam (Hilchos Beis HaBechirah 6:15; see also ibid. 2:4), "All the sacrifices may be offered even though the Beis HaMikdash is not built." Hence, the observance of these laws is also possible in the present age. However, that cannot be said about building the Beis HaMikdash and everything connected with it. Note, however, Bereishis Rabbah, the end of ch. 64 and Minchas Chinuch, mitzvah 95, which speak about the possibility of building the Beis HaMikdash when granted permission by the non-Jewish authorities. However, according to Rambam, who writes in Hilchos Melachim 11:1, 4, that Mashiach will

build the *Beis HaMikdash*, those sources do not present a difficulty. See also his introduction to his *Commentary on the Mishnah* with regard to the Tractate *Middos* and *Hilchos Beis HaBechirah* 1:4. There is a well-known debate concerning this matter. This is not the place for further discussion of the matter.

It is possible to offer an alternate explanation why *Hilchos Melachim* is placed at the end of the *Mishneh Torah*. At the beginning of the *Mishneh Torah*, when enumerating the *mitzvos* according to the *Halachos*, *Rambam* introduces *Sefer Shoftim* as follows,

The fourteenth book – I will include within it the *mitzvos* that are delegated to the *Sanhedrin...* the laws pertaining to a king and the wars he [wages].

Since the laws in *Hilchos Melachim* pertain to the king, i.e., they are *mitzvos* that apply only to a specific individual, *Rambam* mentioned them at the conclusion of his work.

(although there are several laws there that apply to every Jew. See, for example, *Hilchos Melachim* 5:7ff.)

48. Note Shlomoh Ibn Iyov's translation of Rambam's Sefer HaMitzvos published in the Heller edition of that text, positive commandment 173, "We are commanded to appoint a king of Jewish descent who will uphold our faith." (See, however, Rabbi Heller's own translation, the standard printed text, and Rav Kappach's translation, which use different wording.)

See Hilchos Melachim 4:10, which states that a king's "purpose and intent shall be to elevate the true faith..."

- 49. See Hilchos Melachim 1:8, 4:10.
- 50. See *Hilchos Melachim* 1:7, which states, "Once David was anointed king, he acquired the crown of kingship.

  Afterwards, the kingship belonged to him... forever." See also *ibid*. 1:9.
- 51. II Shmuel 7:1, cited by Rambam, Hilchos Melachim 1:2.

tranquility from all his enemies around him" and began – at least the preparations<sup>52</sup> for – the building of the *Beis HaMikdash* in Jerusalem, as it is written,<sup>53</sup> "David declared: 'This is the House of the L-rd...." As a result, the consummate observance of the Torah and its *mitzvos* was possible.

מִפֶּל אוֹיְבִיוֹם"); וְעַל יָדוֹ הָיְתָה הַהַתְּחָלָה (שֶׁל הַהֲכָנוֹת עַל כָּל פָּנִים בּיוֹ שֶׁל בִּנְיֵן בֵּית הַמִּקְדָּשׁ בִּירוּשָׁלַיִם (וִיאמֶר דָּוִד זֶה הוּא בֵּית ה' גו'מט), וִמְמֵילָא הִתְאַפְשֵׁר קיּוּם הַתּוֹרָה וְהַמַּצְוָה בְּשָׁלְמוּת.

#### Mashiach: The Ultimate Jewish Monarch

9. Within this context we can appreciate *Rambam's* conception of *Mashiach*, and understand why the two chapters dealing with *Mashiach* were chosen as the conclusion of *Hilchos Melachim* and of the *Mishneh Torah* as a whole.<sup>54</sup> By doing so, *Rambam* delineates the conception and definition of *Mashiach* according to *halachah*.

In other words, in Chapter 11 of Hilchos Melachim, Rambam explains not only the coming of Mashiach and the obligation to believe in him, but also defines who he is, what his functions and activities will be, and the manner in which he will be revealed. After taking these concepts to heart, it becomes clear what the obligation to believe in him entails.

This is *Rambam's* intent in beginning the chapter as follows:

In the future time, the King *Mashiach* will arise and renew the kingship of [the House of] David,<sup>55</sup> restoring it to its initial sovereignty.<sup>56</sup> He will rebuild the *Beis HaMikdash* and gather in the dispersed remnant of Israel. Then, in his days, all the statutes will be reinstituted as in former times. We will offer sacrifices and observe the Sabbatical and Jubilee years according to all the *mitzvos*<sup>57</sup> set forth in the Torah.

ט. אֶת הְלְכוֹת הַמְּשִׁיחַ הִכְנִיס הָרַמְבַּ״ם (בְּסִיּוּם סִפְרוֹ הַיָּד וּ)בְסוֹף הָלְכוֹת מְלָכִים וּמִלְחֲמוֹתֵיהֶם¹, מֵאַחַר שֶׁזָּהוּ גִּדְרוֹ וְעַלְחֲמוֹתֵיהֶם¹, מֵאַחַר שֶׁזָּהוּ גִּדְרוֹ וְעֵלְיֵנוֹ שֵׁל מַשִׁיחַ עַל פִּי הַלְּכָה:

הָרַמְבַּ״ם מְפָּרֵשׁ בְּפֶּרֶק יא דְּהַלְכוֹת מְלָכִים לֹא רַק אֶת הָעִנְיָן דְּבִיאַת הַמָּשִׁיחַ וְהַחִיּוּב לְהַאֲמִין בּוֹ, אֶלָּא גַּם מַהוּ עִנְיָנוֹ גִּדְרוֹ וּפְעֻלָתוֹ וְאֹפָּן הִתְגַּלוּתוֹ, וּבְמֵילָא בּמָה מִתְבַּטֵא הַחִיּוּב לְהַאֲמִין בּוֹ.

וְזוֹהִי כַּנָנַת הָרַמְבַּ״ם בִּתְחִלַּת הַפֶּרָק: ״הַמֶּלֶּךְ הַמְּשִׁיחַ עָתִיד לְעֲמוֹד וּלְהָחֲזִיר מַלְכוּת דָּוִדְ״ּ לְיָשְנָה לַמֶּמְשָׁלָהי הָרִאשוֹנָה וּבוֹנֶה הַמִּקְדָשׁ וּמְקַבֵּץ נִדְחֵי יִשְׁרָאֵל וְחוֹזְרִין כָּל הַמִּשְׁפָּטִים בְּיָמִיו כְּשָׁהָיוּ מִקְדֶם מַקְרִיבִין קָרְבָּנוֹת וְעוֹשִׁין שְׁמִטִין וְיוֹבְלוֹת כָּכַל מצְוַתָּהִי הָאמוּרָה בַּתּוֹרָה״:

concept is explained at length.

<sup>52.</sup> See *I Divrei HaYamim*, chs. 28 and 29.

<sup>53.</sup> I Divrei HaYamim 22:1, cited by Rambam, Hilchos Beis HaBechirah 1:3. See Sotah 9a. See Sefer Mitzvos Gadol, positive commandment 163, which states, "The time [for the fulfillment] of this mitzvah of building the Beis HaBechirah\* did not arrive until the era of David." See Likkutei Sichos, Vol. 16, p. 301ff., where this

<sup>\*</sup> I.e., the Beis HaMikdash.

<sup>54.</sup> Significantly, in the Venice edition of the Mishneh Torah of 5284 [1524] and 5310 [1550], these two chapters appear under the heading Hilchos Melachim U'Milchamos U'Melech HaMashiach ("The Laws of Kings and of War, and of the King Mashiach").

<sup>55.</sup> The standard printed text does not include the bracketed phrase. The early editions and manuscripts cited above do include that phrase.

<sup>56.</sup> The Yemenite manuscripts and the Rome and Constantinople editions cited above use slightly different wording that has the same intent.

<sup>57.</sup> Our translation follows the wording found in most of the

Rambam is not merely relating what Mashiach will do and what will happen in his era, he is stating a halachah. The definition of Mashiach is that "he will restore the kingship of [the House of] David to its initial sovereignty," i.e., he will not be bringing about something entirely new. The restoration of the sovereignty of the House of David will be manifest when "He will rebuild the [Beis Ha]Mikdash and gather in the dispersed remnant of Israel." As a consequence, it will be possible to reach the goal and the intent of Mashiach's coming, i.e., that "in his days, all the statutes will be reinstituted as in former times. We will offer sacrifices and observe the Sabbatical and Jubilee years according to all the mitzvos set forth in the Torah." This perfect state of observance is dependent on the ingathering of the dispersed remnant of Israel so that the entire Jewish people dwell in their Land.<sup>58</sup>

אין זה (רק) ספור דברים מה יַעשה הַמַשִּיחַ ומַה יָהְיָה בַּיַמִיו, אַלא זוֹהי הַלַכַה: הַגַּדֵר דִּמשׁיח הוא זה שהוא מחזיר "מַלְכוּת דַּוִד לְיֵשְׁנֵהּ לַמֵּמְשָׁלֵה הַרָאשׁוֹנַה״ ולא שהוא עומד לפעול ענין) חדש), שבפעל מתבטא הדבר בזה שהוא "בונה הַמַּקְדַשׁ ומִקַבֵץ נְדְחֵי ישראל" (וממילא באים למטרתה וְלַמְכָוַן שֵׁל בִּיאַת הַמַשִּיחַ) "וְחוֹזְרִין כַל הַמִּשָׁפַּטִים בִּיַמֵיו כִּשָּהַיוּ מִקֹדֵם מַקְרִיבִין קָרְבָּנוֹת וְעוֹשִׂין שִׁמְטִין וִיוֹבַלוֹת כָּכַל מִצְוַתַהּ הַאֵּמוּרֵה בַּתוֹרָה". שֵׁזֵה קַשור עָם קבוץ נִדְחֵי יִשְׂרָאֵל כִּשַׁכַּל יִשְׂרָאֵל יוֹשָׁבִים עַל אדמתםיד.

hand-written manuscripts cited above, which use a plural form. The standard printed text uses the singular, which appears problematic.

58. See the restatement of this halachah in Kiryas Sefer, which quotes the verse that refers to the Jubilee year which indicates that this mitzvah can only be fulfilled when all the Jews dwell in the Land of Israel. However, it is obvious from Rambam's wording here that he maintains that also the observance of the Sabbatical years in accordance with "all the mitzvos set forth in the Torah" is dependent on the ingathering of the dispersed remnant of Israel, since the observance of the Sabbatical and Jubilee years are dependent on the presence of the entire Iewish people in Eretz Yisrael. See Hilchos Shemitah VeYovel 10:8. Although the Sages ordained that the Sabbatical year be observed even after the exile of the Jewish people, it is only when Mashiach will return all the Jews to their Land that it will be fulfilled as a mitzvah "set forth in the Torah," i.e., as commanded by Scriptural Law. As Rambam states in Hilchos Shemitah VeYovel 12:16, the observance of these mitzvos will be renewed after the return of the exiles. There is a wellknown discussion of this matter. This is not the place for more explanations.

According to this understanding, the *mitzvos Rambam* mentions, "We will offer sacrifices and observe the Sabbatical and Jubilee years," are a result of the two achievements of *Mashiach Rambam* mentions at the outset: a) By building the *Beis HaMikdash*, *Mashiach* will make it possible to offer sacrifices. b) Ingathering the exiles will make possible the observance of the Sabbatical and Jubilee years.

Perhaps the achievement mentioned in the first clause, "In his days, all the statutes will be reinstituted as in former times," is a direct consequence of Mashiach's "restor[ing] the kingship of [the House of] David to its initial sovereignty," i.e., Mashiach will restore the judicial rulings in accordance with Torah among the Jewish people.

Nevertheless, further analysis is necessary because seemingly, *Rambam's* intent by writing that "all statues will be reinstated" refer to the judicial rulings that are dependent upon the *Sanhedrin*,\* including the four types of capital punishment

and other matters that will be reinstated when *Mashiach* comes (see *Sanhedrin* 51b, and *Rashi*, s.v., *hilchasa*; see also *Yeshayahu* 1:26).

However, support for the hypothesis mentioned originally can be derived from *Radbaz* on *Hilchos Sanhedrin* 14:12, who states that *Mashiach* will convey *semichah* to the judges of the *Sanhedrin*.\*\*

Note Rambam, Hilchos Sanhedrin 2:5, which states, "The kings of the House of David... sit and judge the people." See Kiryas Sefer, Hilchos Melachim, loc. cit., which states that Mashiach, "will bring back all the statutes as in former times," i.e., implying that this will be his personal mission and achievement.

See also the wording of *Rambam*, *Hilchos Melachim* 4:10, "For the entire [purpose of] initially appointing a king is to execute justice..., as it is written, [*I Shmuel*, 8:20] 'Our king shall judge us." This is not the place for further discussion of the matter.

\* Note that the Oxford 591 manuscript cited in footnote 3 states, "All the statutes will be reinstituted as in former times, Thus, all the aspects that were lacking in the observance of the *mitzvos* because the entire Jewish people were not in *Eretz Yisrael* and the *Beis HaMikdash* was not standing – which, as a whole, constitutes what being in exile means – will be restored in a complete sense by *Mashiach*.

This is what is meant by saying that *Mashiach* will restore "the kingship of [the House of] David to its initial sovereignty... and all the statutes will be reinstituted." He will restore the observance of the Torah and the *mitzvos* to its complete state.

It is possible to say that the above has actual halachic ramifications regarding the faith in *Mashiach* and the necessity to anticipate his coming. Since this is the definition of who *Mashiach* is, believing in *Mashiach* must include not only the faith that he will come and redeem Israel from exile but also the belief that he will restore "the kingship of [the House of] David to its initial sovereignty... and [that] all the statutes will be reinstituted."<sup>59</sup>

הַיְנוּ שֶׁפֶּל הָעְנְיָנִים שֶׁחְסְרוּ בְּקִיּוּם תּוֹרָה וּמִצְווֹת מִפְּנֵי שֶׁהָיָה חָסֵר בִּשְׁלֵמוּת כָּל יִשְׂרָאֵל וּבִית הַמִּקְדָּשׁ - שֶׁזֶּהוּ כְּלֶלוּת עִנְיַן הַגָּלוּת - נִשְׁלָמִים עַל יְבִי הַפְּשִׁיחַ. וְזֶהוּ מַה שֶׁפֶּשִׁיחַ תַּחֲחִיר "מַלְכוּת דָּוִד לְיָשְׁנָה כו" וְחוֹזְרִין כָּל הַמְשְׁפָּטִים" - הוּא מַחֲזִיר שְׁלֵמוּת הַלְכוֹת וּמִצְווֹת הַתּוֹרָה.

[וְיֵשׁ לּוֹמֵר שֶׁזָּהוּ גַם נַפְּקָאר מִנָּה לַהַלָּכָה בְּפִּעַל, לְגַבֵּי הָאֱמוּנָה בּוֹ (וּבַנּוֹגַעַ לְמָה צָּרִיךְּ לְהִיוֹת זֶה שֶׁמְּחַכֶּה לְבִיאָתוֹ): מֵאַחַר שֶׁזָּהוּ גֶּדֶר הַפָּשִׁיחַ, צְּרִיכָה לְהְיוֹת הָאֱמוּנָה לֹא רַק בָּזֶה שֶׁיָּבֹא כְּדֵי לְגְאוֹל אֶת יִשְׂרָאֵל מֵהַגָּלוּת, אֶלָא "מַאֲמִין בּוֹ" שֶׁהוּא מַחַזִיר "מַלְכוּת דָּוִד לְיִשְׁנָה . . וְחוֹזְרִין כָּל הַמִּשְׁפָּטִים"].".

when they would offer sacrifices." According to that version, the intent of the phrase, "in his time, all the statutes will be reinstituted as in former times," is that sacrifices will be offered and the Sabbatical years, etc., will be observed. The first clause is not a separate matter. Perhaps this is also the intent in the standard printed text and the majority of the hand-written manuscripts, which do not begin the clause "we will offer sacrifices" with a vav (meaning "and") between them. Two other hand-written manuscripts and Kiryas Sefer state this phrase with a vav.

- \*\* See *Likkutei Sichos*, Vol. 9, p. 105, footnote 74, and the sources cited there.
- 59. On the basis of the above, it is possible to appreciate the precision of *Rambam's* wording in his *Commentary on the Mishnah*, *Sanhedrin*, ch. 10, at the end of his twelfth principle of the Thirteen Principles of Faith:
  - Included in the fundamental principle [of belief in the coming of *Mashiach*] is that there may not be a king in Israel except one who comes from the House of David and from the descendants of Shlomoh alone. Anyone who disputes this family's [kingship]

denies the name of G-d and the words of the prophets.

In his Rosh Amanah, ch. 1, Rav Yitzchak Abarbanel quotes Rambam's Thirteen Principles of Faith, basing himself on the translation of Shmuel Ibn Tibbun – about whom he says, "Upon his [translation] one can rely" – uses slightly different wording, that is, "whoever disputes the kingship of this family." The implication is that Mashiach's kingship will not represent a complete innovation. Rather, he will be restoring and amplifying the perfection of the Torah and its mitzvos that David, his ancestor, pioneered.

צילומים מכמה כתבי־יד דפרק זה. לקמן בפנים ובהערות צויינו (בעיקר) השינויים הנוגעים לנדון דידן.

בלק כד, יז־יח.

כן הוא בדפוסים וכמה כתבי־יד הנ"ל (הערה ג)\*. ויש לומר בפשטות השינוי

<sup>&</sup>quot;מיד בני עשו".

<sup>&</sup>quot;נוסח מלא בלתי מצונזר של פרק זה (פי"א מהלכות מלכים) על פי כתביייד ודפוסים ישנים בצירוף מבוא ושינויי נוסחאות" נדפס בסוף הרמב"ם דהוצאת פרדס (ירושלים). ושם גם

א) פרק יא ה"א.

ב) נצבים ל, ג.

גל בכתבייד הרמב"ם ודפוסים שלא
 שלטה בהם בקורת הצנזור (רומי רמ.
 שונציא רב. קושטא רסט. ווינציאה
 רפד. שי (- ברגדין). שיא (יושטיניאן))

דבענין הא' כתב "זה מלך המשיח" ולאחרי זה (שכבר ידוע) כתב "זה המלך המשיח" (ה"א הידיעה (מלפני זה)).

\*) ובדפוסים שלפנינו גם ב"וקם שבט מישראל" כתב "זה מלך המשיח" ורק בבי ענינים האחרונים כתב "זה המלך המשיח".

ובב' כתבייד (אוקספורד 591. שטוקהולם - הובאו ברמב"ם הנ"ל הערה ג) בכל הלכה זו "זה מלך". ולאידך, בב' כתבייד אחרים שם (אוקספורד 558, 610) גם באשורנו ולא קרוב כתב "זה המלך המשיח".

- שמואל־ב ח. ב.
  - ו) זכרי' ט, י.
- ח) בדפוסים ורוב כתבי־יד הנ"ל (הערה ג)"לדוד".
  - ט) שמואל־ב שם, ו.
- י) בכתוב "ארם". ושם פסוק יד "ויהי כל אדום עבדים לדוד". ועל דרך זה בדברי הימים א' יח, יג. ובכתב־יד שטוקהאלם "עבדים לדוד". ולפי זה כנראה הכוונה לפסוק יד.
- יא) ברוב כתבי־יד ליתא "וגו'". וגם מזה משמע קצת שהכוונה לפסוק יד שבשמואל'ב שם, שהמשך הכתוב אין שייך לכאן. מה שאין כן בפסוק ו שם שממשיך "נושאי מנחה".
- יב) בדפוסים שלפנינו "והיה ירשה וגו". אבל כן הוא בדפוסים וכתבי־יד הנ"ל (הערה ג).
  - יג) עובדי' א, כא.
- יד) ברוב הכתבי־יד הנ"ל נעתק גם המשך הכתוב "לשפוט את הר עשו", ובכתב־ יד (אוקספורד 610) נוסף גם "והיתה גו"".
- טו) וכלשונו בפירוש המשנה פרק חלק יסוד הי"ב ומי שהסתפק בו כו' כפר בתורה שיעד בו בתורה בפירוש בפרשת בלעם ופרשת אתם נצבים (ועל דרך זה הוא בתרגום הר"י קאפאח).
  - טז) כד, יד.
- יז) ראה אגרת תימן פ"ג קרוב לסופו(מהדורת קאפח): כמו שהבטיחנוה' בתורה באמרו אראנו ולא עתהאשורנו ולא קרוב וכו' והיה אדוםירשה.
- יח) אבל להעיר שלשון הרמב"ם הוא "העידה עליו".
- יט) להעיר מפרש"י סנהדרין (צט, א) ד"אין להם משיח לישראל, אלא

הקב״ה ימלוך בעצמו ויגאלם לבדו״. וראה שו״ת חתם סופר יו״ד בסופו (סי׳ שנו). ושם: והאומר כדעת רבי הלל (שאין משיח לישראל אלא הקב״ה יגאלם) הרי הוא כופר בכלל התורה.

\*ופשיטא שאין לומר שזהו המדרש היחידי שמצא הרמכ"ם שמפרש הכתובים האלו על מלך המשיח, ולכן הביאו כצורתו (חצי הכתוב הראשון על דוד וכו') - כי א) פשוט שאף על פי כן אין דרך הרמב"ם להעתיק כל פרטי הדברים שבמדרש, כי אם זה שנוגע לנדון דידן, ב) מצינו במדרשי חז"ל שגם חלק הראשוז "דרד כוכב מיעקב" מפרשו במשיח (ראה ירושלמי תענית פ"ד ה"ה. דברים רבה פ"א, כ. וראה תרגום אונקלוס ותרגום יונתן בן עוזיאל על הפסוק. ועל דרך זה מפרש הרמב"ן על הפסוק כל הכתובים על משיח, וראה דבריו בספר הגאולה (ע' רסו - בהוצאת שעוועל) מה שהשיג על הראב"ע בלק שם שפירשו על דוד) - וראה לחם משנה לרמב"ם שם: ועוד - ג) ועוד מדרשים חלוקים ועיקר: הרמב"ם כאן אינו בא להביא ראיות ממדרשי חז״ל ״שכל הספרים מלאים בדבר זה" (יותר מ"בדברי הנביאים" - לשון הרמב"ם שם ה"ב), כי אם מהמפורש בתורה ופשטות

\*) ע"ד לשון הרמב"ם הוא בבחיי בלק שם "על דרך המדרש". ועד"ז הוא במדרש הגדול עה"פ. וברמב"ן בספר הגאולה שם (מבלי הראיות של הכתובים). ועל דרך זה קצת במדרש אגדה (באבער) על הפסוק. וראה רלב"ג על הפסוק.

- .כא) סנהדרין צא, א
- כב) קרית ספר לרמב"ם הלכות מלכים שם. - על דרך סיום מס' מכות.
  - כג) שופטים יט, ח־ט.
- כד) שהרי בנוגע לערי מקלט ישנה עוד פרשה לפני זה (מסעי לה, ט ואילך, וראה גם פ' ואתחנן ד, מא ואילך), שמהלשון "בערי מקלט נאמר" אינו ברור מקומו בתורה (גם אם היה נאמר "בפרשת ערי מקלט").
- כה) עוד יש לדייק בלשון הרמב"ם: א) "בפרשת בלעם", והרי אין דרכו לציין המקור, וכמו שלא כתב בהפסוק שהקדים ושב ה' אלקיך, "שהרי נאמר בפרשת אתם נצבים", ב) הלשון

"ושם נבא" למאי נפקא־מינה (ודוחק גדול לומר, כיון שמקדים "פרשת בלעם" צריך לבאר ד"שם נבא"). לכאורה יש לומר שהוסיף "ושם

לכאורה יש לומר שהוסיף "ושם נבא"\*, בהתאם למה שכתב לפני זה "כופר . . בתורה ובמשה רבינו", על זה ש"כופר . . בתורה" כתב "שהרי התורה העידה עליו כו"", ועל זה שכופר "במשה רבינו" כתב "אף בפרשת בלעם נאמר ושם נבא" וואף בלעם נבא" (כבקרית) ספר לרמב"ם שם)) וכוונתו לנבואת משה (וכן משמע בפירוש המשנה אבות (פ"ד מ"ד) "וכן דוד כו' ושיעדו השם יתברד לנו על ידי משה רבינו והוא הכוכב אשר דרך מיעקב כמו שביארו רז"ל". ולהעיר משל"ה (בלק שסב, ב) בפירוש הגמ' (בבא בתרא יד, ב) "משה כתב ספרו ופרשת בלעם"), היינו שכופר בתורה ובנבואת משה (ונקרא אפיקורוס וכופר) אף שגם תורה היא בכלל נבואת משה\*\* (ראה רמב"ם הלכות תשובה פ"ג ה"ח\*\*\*). ועל פי זה יתורץ לכאורה גם זה שהביא הראיה מערי מקלט בהלכה בפני עצמה, כי זוהי ראיה נוספת מסברא "ומעולם לא היה דבר זה ולא צוה הקב"ה לתוהו", ואינו שייך ל"כופר . . בתורה ובמשה רבינו". וגם מובן מה שכתב "בערי מקלט הוא אומר" ולא "בפרשת שופטים נאמר" וכיוצא בזה, להדגיש שאין זה שייך לכופר בתורה כו'.

אבל מובן שגם זה דוחק ואין כאן מקומו. וראה לקמן בפנים סעיף יא.

\*) לכאורה יש לומר באופן אחר (ועל פי זה מובן הצורך להוסיף ראיה זו אף בפרשת בלעם" על מה שכתב לפני זה "שהרי התורה העידה לעליו" - דפרשת נצבים), שבזה מוכיח שמוכרח להתקיים, כי ההבטחה של החטא (ברכות ד, א) מה שאין כן התטא (ברכות ד, א) מה שאין כן בנבואה שהנבואה לטובה אפילו על תנאי אינו חוזר (רמב"ם הלכות יסודי התורה פ"י ה"ד).

אבל נוסף על זה שכבר נתבאר לעיל (בפנים ס"ג) שהרמב"ם כאן לא בא להוכיח אמיתת הענין שבוודאי יהיה, כי אם איך שהוא כופר בתורה ובמשה רבינו, ואם כן אין נוגע הענין דנבואה – הרי החילוק בין ההבטחה דאפשר שתתבטל שמא יגרום החטא לנבואה שתתבטל שמא יגרום החטא לנבואה

לטובה כו', מפרש הרמב"ם בהקדמתו לפירוש המשנה שהיינו החילוק במה שבין ה' לנביא עצמו (שבדה אפשר להיות שיגרום החטא) לזה שיאמר ה' להבטיח לבני אדם טובה בסתם, שבזה אי אפשר שלא תתקיים ההבטחה,

ואם כן מובן שגם זה "שהתורה העידה עליו" בודאי תתקיים. ועדיין צריך עיון.

\*\*) ראה פירוש המשנה פרק חלק יסוד השביעי ויסוד השמיני. ולהעיר מלשון הרמב"ם הלכות יסודי התורה פ"ח ה"ג. שם פ"ט סוף ה"א. ה"ד. ה"ה. נתבאר בארוכה בלקו"ש חי"ט ע' 177 ואילך.

\*\*\*) ברמב"ם שם: "האומר שאין התורה מעם ה' כו' אם אמר משה אמרו מפי עצמו הרי זה כופר בתורה", אף שבזה גם מכחיש נבואתו של משה רבינו, כבשלשה שלפני זה, ומשמע שתלוי במה בא להכחיש, אף שהכופר בתורה בדרך ממילא מכחיש נבואתו של משה, לא נקרא על ידי זה אפיקורוס. ועדיין צריך עיון.

- כו) מגילה יד, א.
- כז) שמואל־ב יט, כב. וראה שם כג, א.
- כח) שמואל־א יוד, א. וכתוב זה הביא הרמב"ם (הלכות מלכים פ"א ה"ז) לענין משיחת מלך. וראה מגילה שם.
- כט) שמואל־א כד, ז. יא. כו, ט. יא. טז. שמואל־ב א. יד. טז.
- ל) להעיר משמות רבה פ"ב, ד. זהר ח"א רנג, א. שער הפסוקים פ' ויחי.
- לא) באגרת תימן ריש פ"ד (תרגום הר"י קאפח): שהמשיח נביא גדול מאד גדול מכל הנביאים אחרי משה רבינו.. מעלותו הרי היא הרמה בדרגות הנביאים והנכבדת אחרי משה רבינו.
  - לב) הלכות תשובה פ"ט ה"ב.
- לג) ראה מגילה שם ברש"י שהוא נביא וכן סוטה מח, ריש ע"ב. וקשה מזהר ח"ב קנד, א (וראה ניצוצי זוהר שם). וראה שער רוח הקדש בתחלתו. ובכמה מקומות דדוד ושלמה (תהלים ומשלי - כתובים - דלא כסוטה שם) - מלכות רוח הקדש ולא נבואה נצח הוד. ואין כאן מקומו.
- במורה נבוכים ח"ב פמ"ה (המעלה השניה) כתב: דוד ושלמה ודניאל הם מן הסוג הזה ואינם מסוג ישעי' וירמי' .. ודומיהם לפי שאלו .. לא דברו ... כי אם ברוח הקדש.

בפירוש המשנה אבות (פ"ד מ"ד) "וכן בדוד כו' והוא נביא" (להעיר דשם בא בהמשך "ויש לך ללמוד ממשה רבינו כו""), אבל בפשטות משם אין ראיה כי אינו מדבר במדריגת ומעלות הנבואה, כי אם על־דבר ענווה כו' ואינו נוגע החילוקי מדריגות דנבואה ורוח הקדש.

בשמונה פרקים (פ"ז): וכן דוד המלך ע"ה נביא אמר כו'. ושם בא לבאר מאמר רז"ל "אין הנבואה\* שורה אלא על חכם גבור ועשיר . . ואין מתנאי הנביא שיהיו אצלו כל המעלות" ומביא דוגמא משלמה ודוד, אליהו שמואל יעקב.

- לן הוא בפירוש המשנה שלפנינו
   ובתרגום הר"י קאפח. בגמ' שבת (צב,
   א) "אין השכינה שורה". ובנדרים (לח,
   א) "אין הקב"ה משרה שכינתו".
- לד) בדפוסי וכתבי־יד רמב"ם הנ"ל (הערה ג) "שהטפשים אומרים".
- לה) בכמה כתבייד (הובאו ברמב"ם הנ"ל הערה ג): אין חוקיה ומשפטיה משתנים (משתנות).
- לו) כן הוא בדפוסים וכתבייד הנ"ל הערה ג) ונשמט בדפוסים שלפנינו.
- לו) סיום הלשון שבההלכה שנשמט על ידי הצנזור וכל המוסיף כו' רשע ואפיקורס - כנראה הכוונה לאותו האיש. ועל פי זה מובן המשך הלשון בהלכה שלאחריה ראה בהנסמן בהערה לט. אבל לפי זה - למה הוצרך לומר גם "ועיקר הדברים.. שהתורה כו' מהן".
  - לח) הלכות יסודי התורה ריש פ"י.
- לט) ביאור הלכה זו ברמב"ם ראה לקו"ש ח"ח ע' 358, 2־361 בהערות.
- כן הוא בדפוסים שלפנינו. אבל בכתבייד ודפוסים הנ"ל (בהערה ג) בא כאן קטע שנשמט "ואם לא הצליח כו", והתיבות "ויתקן את העולם כו"" הן באמצע דבריו שם, "וכל הדברים האלו (של ישוע הנוצרי) ושל זה הישמעאלי . . אינן אלא ליישר דרך למלך המשיח ולתקן את העולם כולו לקמן בפנים סעיף טז.
- מא) זהו השם המלא כבהקדמת הרמב"ם (וב"מנין המצות על סדר הלכות הרמב"ם") ובהכותרת בספר שופטים והלכות מלכים.
- מב) כן הוא בדפוס רומי הנ"ל. ווינציאה רפד. שי. בהכותרת דספר שופטים

- והלכות מלכים\*. ובכתבייד התימנים שם. וכן הוא שם (ובכמה כתבייד) בהקדמת הרמב"ם בסופה בההלכות דספר שופטים והלכות מלכים -ראה רמב"ם ספר המדע (ירושלים תשכ"ד). ושם נסמן.
- \*) אבל בהקדמת הרמב"ם בסופה (בסידור ההלכות דספר שופטים וכן בהלכות מלכים) בכל דפוסים הנ"ל "ומלחמותיהם" ("ומלחמותיהן").
- מג) בהקדמת הרדב"ז לספר שופטים "לפי שדיניו הלכתא למשיחא". אבל צריך עיון, כי: א) כמה הלכות לכאורה אינן הלכתא למשיחא (ראה לדוגמא: פ"א ה"ח ואילך שלכאורה אינן שייכות לאחרי ביאת המשיח) ב) מטעם זה גם ספר הח' והט' (ספר עבודה וקרבנות) היו צריכים להיות ב(קירוב על כל פנים ל)סיום ספרו.
- [ובנוגע לקרבנות היה אפשר לומר בדוחק, כי לדעת הרמב"ם (הלכות בית הבחירה פ"ו הט"ו. וראה שם פ"ב ה"ד) "מקריבין הקרבנות כולן אף על פי שאין שם בית בנוי". אבל בנוגע לבית המקדש וכל השייך לזה אין לתרץ כן (על פי בראשית רבה סוף פרשה סד. ראה מנחת חנוך מלכים כאן (בריש הפרק ובסופו) משוח בונה מקדש (וראה הקדמתו לפירוש המשנה בנוגע למסכת מדות. הלכות בית הבחירה פ"א ה"ד). הלכות בית הבחירה פ"א ה"ד). מקומו].
- ואולי יש לומר: הרמב"ם בתחלת ספר היד (ב"מנין המצות על סדר הלכות הרמב"ם") כתב "ספר ארבעה עשר: אכלול בו מצות שהם מסורין לסנהדרין כו' ודין המלך ומלחמותיו", ומכיון שהלכות מלכים הן "דין המלך כו"" מצות היחיד, לכן כתבו בסוף ספרו (אף שכמה הלכות שייכות לכל אחד מישראל (ראה הלכות מלכים פ"ה ה"ו ואילך)).
- מד) להעיר מספר המצוות להרמב"ם מצות עשה קעג (בתרגום ר' שלמה אבן איוב (הובא בהוצאת הר"ח העליר)): שצונו למנות עלינו מלך מישראל שיעמיד אמונתנו. (אבל ראה תרגומו (העליר) ובספר המצוות לפנינו והוצאת הר"י קאפח). ובהלכות מלכים ספ"ד "ותהיה מגמתו ומחשבתו להרים דת האמת כו".

- מה) ראה רמב"ם הלכות מלכים פ"א ה"ח. ספ"ד שם.
- מו) ראה רמב"ם שם פ"א ה"ז: כיון שנמשח דוד זכה בכתר מלכות והרי המלכות כו'. שם ה"ט.
- מז) שמואליב ז, א. הובא ברמב"ם ריש הלכות מלכים ה"ב.
  - מח) דברי הימים א' כחיכט.
- מט) שם כב, א. הביאו הרמב"ם ריש הלכות בית הבחירה ה"ג. וראה סוטה ט, סוף ע"א. וראה סמ"ג מצות עשה קסג: זמן מצוה זו של בנין בית הבחירה לא הגיעה עד ימי דוד. וראה בארוכה לקו"ש חט"ז ע' 301 סעיף ו ואילר.
- נ) להעיר דבהכותרת לפרקים יא ויב דהלכות מלכים בדפוס וינציאה רפד. שי - "הלכות מלכים ומלחמות ומלך המשיח".
- נא) כן הוא בדפוסים שלפנינו. ובכתבי־יד ודפוסים הנ"ל (בהערה ג) "בית דוד".
- נב) בכתבי־יד הנ"ל ודפוס רומי וקושטא הנ"ל "הממשלה". ושם ברמב"ם הנ"ל (הערה ג) מכתבי־יד: בממשלה, ממשלה.
- נג) צריך עיון "מצותה" לשון יחיד. וברוב כתבייד ברמב"ם הנ"ל (הערה ג) "מצותן (מצותם) האמורות (האמורה)".
- נד) ראה קרית ספר לרמב"ם שם [ושם הביא הכתוב הנאמר ביובל, אבל מוכח מכאן דהרמב"ם סבירא ליה

- דגם שמיטין "ככל מצותה האמורה בתורה" תלוי ב"מקבץ נדחי ישראל". וראה רמב"ם הל' שמיטה ויובל סוף פי"ב. וכידועה השקלא וטריא בזה. ואין כאן מקומו].
- והנה לפי זה "מקריבין קרבנות ועושין שמיטין ויובלות" הם תוצאה מב' הענינים שכתב לפני זה: "ובונה המקדש (ובמילא "מקריבין קרבנות") ומקבץ נדחי ישראל" (ובמילא "עושין שמיטין ויובלות כוי").
- ואולי מה שכתב "חוזרים כל המשפטים בימיו כשהיו מקודם" הוא מענין הא' שכתב "להחזיר מלכות דוד ליושנה לממשלה הראשונה".
- אבל צריך עיון השייכות, שהרי לכאורה הכוונה ב"כל המשפטים" היינו התלויים בסנהדרין\* - ד' מיתות ועוד (ראה סנהדרין נא, ב. ובפירוש רש"י שם ד"ה הלכתא) שחוזרין בביאת המשיח (ישעי' א, כו). אבל ראה רדב"ז הלכות סנהדרין פי"ד הי"ב "שהוא (משיח) יסמוך בית דין הגדול"\*\*. ולהעיר מרמב"ם שם פ"ב ה"ה "מלכי בית דוד כו' יושביז ודנים הם את העם". ולהעיר מקרית ספר הלכות מלכים שם "ומחזיר כל המשפטים כמו שהיו קודם". וראה לשון הרמב"ם סוף פ"ד שם: שאין ממליכין מלך תחילה אלא לעשות משפט כו' שנאמר ושפטנו מלכנו כו'.

- ואין כאן מקומו.
- \*) להעיר שבאחד מכתביייד (אוקספורד 591) שהובא ברמב"ם הג"ל (הערה ג) "מקודם שהיו מקריבין". ולפי זה הרי זה פירוש מקודם (שהוא בזה ש)מקריבין כל המשפטים בימיו כשהיו מקודם (שהוא בזה ש)מקריבין בפני עצמו. ואולי כן הוא הפירוש גם במירסא שבדפוסים ורוב הכתביי מקריבין קרבנות" (בלי וא"ו). לבי כתבייד (ברמב"ם הנ"ל שם) "ומקריבין" (בוא"ו). וכן הוא בקרית ספר שם.
- \*\*) וראה לקו"ש ח"ט ע' 105 הערה 74. ושם נסמן.
- נה) ועל פי זה יומתק מה שכתב הרמב"ם בפירוש המשנה פרק חלק בסוף עיקר הי"ב "ומכלל יטוד זה (דביאת המשיח) שאין מלך לישראל אלא מבית דוד ומזרע שלמה בלבד וכל החולק על המשפחה הזאת כפר בשם השם יתברך ובדברי נביאיו". ובראש אמנה (לר"י אברבנאל) פ"א (שהעתיק הי"ג עיקרים מ"העתקת הר' שמואל תיבון . . ראוי שנסמוך עליה כו'" כלשונו שם ריש פ"א) הלשון "וכל החולק על מלכות זאת



SICHOS IN ENGLISH